
MEKOMDA : Media Komunikasi Dakwah 
Jurnal Komunikasi Penyiaran Islam 

Vol. 4, No. 2, Agustus 2025 
 

 

DOI : 10.28926/mekomda.v1i1u0                                                      E-ISSN 3064-5786 7 
 

Wejangan Sunan Kalijaga kepada Sunan Tembayat 
 

Arif Muzayin Shofwan1*, M. Mirwan Hariri2, M. Abd. Rouf1, Fuad Ngainul Yaqin1 
1Program Studi Pendidikan Islam Anak Usia Dini, Universitas Nahdlatul Ulama Blitar, Indonesia 

2Program Studi Komunikasi Penyiaran Islam, Universitas Nahdlatul Ulama Blitar, Indonesia 
3,4Program Studi Ilmu Al-Quran dan Tafsir, Universitas Nahdlatul Ulama Blitar, Indonesia 

e-mail: arifshofwan2@gmail.com1, marwan6881@gmail.com2, abdulroufridwan@gmail.com3, 
putrapeta@gmail.com4 

 
 

Abstract 
Sunan Kalijaga memiliki murid bernama Sunan Tembayat sebagai penerus keilmuannya. 
Penelitian deskriptif kualitatif dengan studi kepustakaan ini membahas wejangan Sunan 
Kalijaga kepada Sunan Tembayat. Teknik analisanya menggunakan analisis isi dengan 
memilah-milah data sesuai dengan fokus penelitian. Tulisan ini menghasilkan kesimpulan 
bahwa beberapa wejangan Sunan Kalijaga kepada Sunan Tembayat, antara lain: (1) 
wejangan Patembayatan, yakni agar setiap orang tidak merasa sombong terhadap sesama, 
harus saling menghormati dan menghargai tanpa memandang perbedaan suku, bangsa, 
kulit, dan semacamnya; (2) wejangan Pambukaning Tata Malige Baitul Muharam, yakni  
ilmu rasa (batin) yang berguna untuk merasakan empati terhadap semua lapisan 
masyarakat, tanpa memandang perbedaan agama, golongan, budaya, ras, dan semacamnya. 
Dengan empati menjadikan manusia tidak merasa ajarannya paling benar di hadapan 
Tuhan, sementara ajaran lainnya salah; (3) wejangan Sangkan Paraning Dumadi, yakni ilmu 
yang menjelaskan bahwa semua ini milik Tuhan dan akan kembali kepada Tuhan; dan (4) 
wejangan Sekar Telon, yakni berupa: bunga mawar, artinya simbol dari berwarna-warna 
suku, budaya, agama, dan semacamnya; bunga kenanga, artinya bisa melakukan begini dan 
begitu; dan bunga kantil, artinya hendaknya selalu bergantung kepada Tuhan dan persatuan 
semua bangsa. 

 
Kata kunci: Wejangan; Sunan Kalijaga; Sunan Tembayat 

 
Abstract 

Sunan Kalijaga had a student named Sunan Tembayat as his successor. This qualitative 
descriptive study with literature review discusses Sunan Kalijaga's advice to Sunan Tembayat. 
The analysis technique used content analysis by sorting the data according to the focus of the 
study. This paper concludes that some of Sunan Kalijaga's teachings to Sunan Tembayat include: 
(1) the teaching of Patembayatan, which is that everyone should not be arrogant towards others, 
but should respect and appreciate each other regardless of differences in ethnicity, nationality, 
skin color, and so on; (2) Pambukaning Tata Malige Baitul Muharam, which is the knowledge of 
feeling (inner self) that is useful for feeling empathy towards all levels of society, regardless of 
differences in religion, class, culture, race, and the like. With empathy, humans do not feel that 
their teachings are the most correct in the eyes of God, while other teachings are wrong; (3) the 
teachings of Sangkan Paraning Dumadi, which is the knowledge that explains that all things 
belong to God and will return to God; and (4) the teachings of Sekar Telon, which are: the rose, 
symbolizing the diversity of ethnicity, culture, religion, and the like; the ylang-ylang flower, 
meaning that one can do this and that; and the kantil flower, meaning that one should always 
depend on God and the unity of all nations. 

 
Keywords: Teachings; Sunan Kalijaga; Sunan Tembayat 
 
 
 

  

 

mailto:arifshofwan2@gmail.com1
mailto:arifshofwan2@gmail.com
mailto:,%20abdulroufridwan@gmail.com
mailto:,%20putrapeta@gmail.com
mailto:,%20putrapeta@gmail.com


MEKOMDA : Media Komunikasi Dakwah 
Jurnal Komunikasi Penyiaran Islam 

Vol. 4, No. 2, Agustus 2025 
 

 

DOI : 10.28926/mekomda.v1i1u0                                                      E-ISSN 3064-5786 8 
 

PENDAHULUAN 
Masyarakat telah mengenal Sunan Kalijaga sebagai salah satu wali di Tanah Jawa. 

Melalui berbagai pendekatan budaya yang dilakukan oleh Sunan Kalijaga, kemudian ajaran 
agama Islam berhasil masuk ke dalam sendi-sendi kehidupan masyarakat. Perjalanan 
kehidupannya yang penuh liku-liku selalu menarik untuk dijadikan teladan dinamika 
kehidupan manusia yang berusaha terus berubah supaya menjadi lebih baik. Kecakapannya 
mempraktikkan ajaran dan perjuangan Islam yang tekun menjadikan namanya masyhur 
(Arifin, dkk., 2018). Begitu pula, Sunan Kalijaga sangat cakap dalam membimbing santri 
kinasihnya yang bernama Sayyid Hasan Nawawi bin Maulana Hamzah yang nantinya 
disebut Sunan Tembayat. 

Sunan Kalijaga merupakan putra dari adipati Tuban yang bernama Tumenggung 
Wilwatikta atau Raden Sahur (versi lain Raden Sahuri dengan “i” diakhirnya). Tumenggung 
Wilwatikta adalah keturunan Ranggalawe yang beragama Hindu (Sijito, 2006). Sunan 
Kalijaga mempunyai nama kecil Raden Sahid (Purwadi, 2003; Sijito, 2006). Sunan Kalijaga 
memiliki nama lain Muhammad Said atau Jaka Said (Hasyim, 1996; Ilaihi dan Hefni, 2007). 
Sunan Kalijaga merupakan seorang wali, ulama, mubaligh dan ahli dakwah (da’i), ahli 
tarekat, budayawan, pendidik, dan pengajar pada akhirnya mampu memadukan budaya 
Jawa dengan ajaran Islam dalam memberi wejangan, mengajar dan mendidik pada 
masyarakat Jawa.  

Ketika dewasa, Sunan Kalijaga pernah disebut-sebut pernah menjadi seorang 
perampok (begal) atau berandal hanyalah makna kiasan (sanepan). Dalam masyarakat 
Jawa, yang dimaksud sanepan adalah sebuah bentuk komunikasi masyarakat Jawa 
tradisional dengan memberikan tanda-tanda melalui bahasa kiasan, atribut, hiasan 
arsitektur dan lain sebagainya yang memiliki makna-makna tertentu. Sanepan biasanya 
memang multitafsir. Dikatakan menjadi seorang perampok (begal) bisa diartikan 
membegal segala bentuk budi pekerti yang tidak baik (akhlaq madzmumah) dalam dirinya. 
Selalu mampu membegal atau merampok nafsu angkara murka yang ada dalam dirinya dan 
lain sebagainya. Sebab salah satu syarat bisa menjadi wali kekasih Allah SWT seperti Sunan 
Kalijaga adalah manakala seseorang mampu membegal nafsu angkara yang ada dalam 
dirinya sendiri (Pati, t.t.). 

Beberapa penelitian tentang Sunan Kalijaga telah dilakukan beberapa peneliti 
sebelumnya. Shofwan (2021) membahas Kidung Rumeksa Ing Wengi karya Sunan Kalijaga 
dalam tinjauan hizib wali Tarekat Nusantara. Irawan (2024) membahas dakwah kultural 
Sunan Kalijaga di Tanah Jawa. Nasuhi (2015) membahas sosok Sunan Kalijaga dalam tradisi 
Mataram Islam. Mujiningsih dan Yetti (2015) membahas Sunan Kalijaga dalam novel Babad 
Walisongo, Walisanga, dan Kisah Dakwah Walisanga. Faizin (2018) membahas sejarah 
perjalanan ruhani Sunan Kalijaga dalam Suluk Linglung. Satya (2001) membahas Sunan 
Kalijaga dalam seni tradisional Jawa perspektif etnografi dan fungsi. Berdasarkan beberapa 
penelitian tersebut, tampak belum ada yang membahas wejangan Sunan Kalijaga kepada 
Sunan Tembayat. Oleh karena itu, penelitian ini akan memulai hal tersebut.  
 
METODE  

Tulisan kualitatif ini menggunakan studi kepustakaan (library research) dalam 
melakukan penelitiannya. Nazir (2011) menyatakan bahwa studi kepustakaan adalah 
teknik pengumpulan data dengan mengadakan studi penelaahan terhadap buku-buku, 
literatur-literatur, catatan-catatan, dan laporan-laporan yang ada hubungannya dengan 
masalah yang dipecahkan. Sedangkan Mardalis (2006) dan Hamzah (2022) menyatakan 
bahwa studi kepustakaan adalah suatu studi untuk mengumpulkan informasi dan data 
dengan beberapa hal yang ada di perpustakaan, misalnya buku, majalah, dan lainnya. 



MEKOMDA : Media Komunikasi Dakwah 
Jurnal Komunikasi Penyiaran Islam 

Vol. 4, No. 2, Agustus 2025 
 

 

DOI : 10.28926/mekomda.v1i1u0                                                      E-ISSN 3064-5786 9 
 

Sedangkan disebut penelitian kualitatif sebab penelitian yang digunakan untuk 
meneliti pada kondisi obyek yang alamiah, di mana peneliti merupakan instrumen kunci, 
teknik pengumpulan data dilakukan secara trianggulasi data, analisis data bersifat induktif, 
dan hasil penelitian kualitatif lebih menekankan pada makna generalisasi (Abdussamad, 
2021). Selanjutnya, pengumpulan data tidak dipandu oleh teori tetapi dipandu fakta-fakta 
yang ditemukan pada saat penelitian di lapangan. Atau kalau dalam studi kepustakaan 
dengan memilah-milah data yang sesuai dengan fokus penelitian. 

Sementara itu, Muhadjir (2000) menyatakan bahwa studi kepustakaan (library 
research) lebih memerlukan olahan filosofis dan teoritis dari pada uji empiris di lapangan. 
Oleh karena bersifat filosofis dan teoritis, maka penelitian perpustakaan lebih sering 
menggunakan pendekatan filosofis (philosophical approach) daripada pendekatan lainnya. 
Hadi (2004) menambahkan bahwa metode dalam pembahasannya, yaitu; deduksi (cara 
berpikir dari umum ke khusus), induksi (cara berpikir dari khusus ke umum), dan 
komparasi (cara berpikir untuk menemukan perbedaan dan persamaan).   
 
HASIL DAN PEMBAHASAN 

Penyebaran Islam dari Sunan Kalijaga dapat diilustrasikan dengan cara yang sangat 
luwes, tidak menentang adat istiadat yang ada. Pakaian yang dikenakan sehari-hari adalah 
pakaian adat Indonesia yang didesain dan disempurnakan sendiri secara Islami, bukan 
pakaian adat Arab. Sunan Kalijaga juga menciptakan wayang kulit dan sebagai dalang, serta 
ahli tata letak kota (yang terdiri dari; istana atau kabupaten, alun-alun, satu atau dua pohon 
beringain, dan masjid) (Labib, t.t.; Shofwan, 2024). Ilaihi dan Hefni (2007) mencatat strategi 
penyebaran Islam dari Sunan Kalijaga, antara lain: dengan mendirikan pusat pendidikan di 
Kadilangu, lewat kesenian, memasukkan kisah-kisah Islam ke dalam pertunjukan wayang 
kulit.  

Sedangkan Sunan Tembayat merupakan putra dari Sayyid Maulana Hamzah 
(Pangeran Tumapel) Lamongan. Sayyid Maulana Hamzah merupakan putra dari Sayyid Ali 
Rahmatullah (Sunan Ampel). Sunan Tembayat memiliki nama asli Sayyid Hasan Nawawi 
atau ketika sering melanglang buana di pesisir pantai sering disebut Raden Kaji. Sejak masih 
muda, Sayyid Hasan Nawawi telah menjadi murid Sunan Kalijaga. Sayyid Hasan Nawawi 
pernah menjadi seorang empu dengan sebutan Empu Windu Jati di sebuah hutan 
pedalaman juga atas arahan dari Sunan Kalijaga. Hingga Sayyid Hasan Nawawi menjadi 
menantu Adipati Pandanaran I (Adipati Semarang ke-1) dan bergelar Adipati Pandanaran 
II serta menggantikan mertuanya menjadi Adipati Semarang ke-2 juga atas arahan dari 
Sunan Kalijaga (Shofwan, 2022).  

Begitu pula, Sayyid Hasan Nawawi uzlah untuk mengasingkan diri ke Puncak 
Jabalkat Klaten dan bergelar Sunan Tembayat juga atas arahan dari Sunan Kalijaga. Hingga 
akhirnya, Sayyid Hasan Nawawi menggantikan Syaikh Abdul Jalil (Syaikh Siti Jenar/Syaikh 
Lemah Abang) menjadi anggota Dewan Walisanga periode ke-5 juga atas arahan dan 
rekomendasi dari Sunan Kalijaga (Shofwan, 2022). Oleh karena itulah Sunan Tembayat 
dinamakan “Wali Pungkasan” dari generasi Dewan Wali Kerajaan Demak Bintoro. Beliau 
juga disebut sebagai “Wali Pandita” karena telah mengasingkan diri di Puncak Jabalkat 
Klaten. 

Saat  para anggota Dewan Walisanga mengadakan pertemuan tentang siapa yang 
layak menggantikan Syaikh Abdul Jalil (Syaikh Siti Jenar/ Syaikh Lemah Abang) yang telah 
keluar dari anggota Dewan Walisanga periode ke-5 karena ingin fokus pada laku tasawuf. 
Lalu Sunan Kalijaga mengusulkan nama Adipati Pandanaran II Semarang yang layak 
menjadi penggantinya. Namun para anggota Dewan Walisanga tidak menyetujui apabila 
Adipati Pandanaran II dimasukkan menjadi anggota Dewan Walisanga karena berbagai hal. 
Tetapi Sunan Kalijaga tetap bersikukuh bahwa yang layak menjadi pengganti dari Syaikh 



MEKOMDA : Media Komunikasi Dakwah 
Jurnal Komunikasi Penyiaran Islam 

Vol. 4, No. 2, Agustus 2025 
 

 

DOI : 10.28926/mekomda.v1i1u0                                                      E-ISSN 3064-5786 10 
 

Siti Jenar adalah Adipati Pandanaran II. Bahkan Sunan Kalijaga saat itu siap menggaransi 
dengan ucapannya di depan anggota Dewan Walisanga sebagaimana berikut: “Sayalah nanti 
yang akan bertanggung jawab atas kepribadian anak muridku, yaitu Adipati Pandanaran II 
Semarang. Perlu kita ketahui bersama bahwa Adipati Pandanaran II Semarang ibarat emas 
di dalam lumpur. Sekali emas, dia akan tetap menjadi emas, walau saat ini dia masih berada 
dalam lumpur. Sayalah nanti yang bertanggungjawab menyadarkan dan membimbing anak 
muridku, Adipati Pandanaran II Semarang”.  

Wal khasil, usulan dan rekomendasi Sunan Kalijaga tersebut disetujui oleh semua 
anggota Dewan Walisanga. Selanjutnya atas kecerdikan, penyadaran, dan bimbingan dari 
Sunan Kalijaga, maka Adipati Pandanaran II tersadarkan dari ego yang selama itu dia 
pertahankan dan menyelimuti dirinya setelah mengasingkan diri di Puncak Jabalkat Klaten. 
Hingga akhirnya Adipati Pandanaran II dilantik menjadi pengganti Syaikh Siti Jenar (Syaikh 
Abdul Jalil), yakni masuk dalam jajaran anggota Dewan Walisanga periode ke-5. 

Perlu diketahui bahwa ketika Adipati Pandanaran II menjadi menantu dari Adipati 
Pandanaran I (Raden Sahun/Raden Joko Supeno) di Semarang, saat itu pula beliau juga 
sekaligus mempersunting Nyai Ageng Kaliwungu putri dari Sunan Katong bin Adipati Unus. 
Perebutan kekuasaan Kerajaan Demak pada pemerintahan Sultan Trenggono, terbunuhnya 
Pangeran Seda Lepen (Raden Kinkin) oleh Sunan Prawata (Raden Mukmin), serta 
terbunuhnya Sunan Prawata oleh orang suruhan Arya Penangsang dan rentetan lainnya 
itulah yang menjadikan Adipati Pandanaran II Semarang bersikap acuh tak acuh terhadap 
kondisi sosial perebutan kekuasaan yang berbalut politik agama. Oleh karena hal itulah 
kemudian Adipati Pandanaran II hanya ingin fokus berdagang dan mencari kekayaan bagi 
keluarga tanpa mau tahu dan peduli terhadap perpolitikan yang berbalut agama di Kerajaan 
Demak. 

Namun, oleh karena salah satu istri Adipati Pandanaran II juga merupakan cucu dari 
Adipati Unus (Raja Kerajaan Demak ke-2), maka secara tidak langsung Adipati Pandanaran 
II juga telah menjadi keluarga besar Kerajaan Demak yang saat itu sedang mengalami 
pergolakan politik perebutan kekuasaan. Dari peristiwa itulah maka ada sebagian pendapat 
yang menyatakan bahwa pindahnya Adipati Pandanaran II dari Semarang ke Puncak 
Jabalkat-Klaten atas arahan Sunan Kalijaga tersebut dimaksudkan agar Adipati Pandanaran 
II nantinya bisa fokus membimbing umat dan tidak terperangkap pada perpolitikan 
keluarga. Adapun istri Adipati Pandanaran II yang ikut ke Klaten hanya satu yaitu Nyai 
Ageng Kaliwungu binti Sunan Katong bin Adipati Unus. Selanjutnya, ketika Adipati 
Pandanaran II sudah berada di Klaten, beliau kemudian menikah lagi dengan Nyai Ageng 
Krakitan dari Bojonegoro.  

Kembali ke Sunan Kalijaga, walaupun Sunan Kalijaga telah menjadi seorang ulama 
dan waliyullah yang mahir dalam berbagai ilmu agama, beliau pun tidak serta merta 
mendidik budi pekerti masyarakat Jawa kala itu dengan dalil-dalil Al-Qur’an dan Al-Hadist 
yang menyulitkan. Beliau lebih memilih inti sari (esensi) ajaran agama Islam dengan cara 
yang mudah dan menggunakan istilah-istilah Jawa yang mudah dimengerti masyarakat. 
Bagi Sunan Kalijaga, ajaran agama bukan hanya sekedar penyampaian dalil-dalil berbahasa 
Arab yang sulit dipahami. Lebih dari itu, yang terpenting dari sebuah ajaran agama adalah 
inti sari di dalamnya. Yang terpenting dari sebuah agama adalah bagaimana ajaran di 
dalamnya direalisasikan sesuai dengan situasi dan kondisi masyarakat Jawa saat itu. Oleh 
karena hal inilah, Sunan Kalijaga terkesan sinkretis dalam memperkenalkan ajaran Islam. 

  Bahkan, penyampaian salah satu pendidikan atau ajaran kultural Sunan Kalijaga 
kepada Sunan Tembayat (Sayyid Hasan Nawawi) yang sampai sekarang tetap diabadikan 
oleh generasi saat ini dan ditulis ulang pada batu besar pintu masuk di Puncak Jabalkat, 
Klaten, Jawa Tengah berbunyi demikian: “Aja rumangsa bisa, nanging bisa-a rumangsa. Jawa 
digawa, Arab digarap”, terjemahan bebasnya adalah: “Janganlah merasa bisa dalam segala 



MEKOMDA : Media Komunikasi Dakwah 
Jurnal Komunikasi Penyiaran Islam 

Vol. 4, No. 2, Agustus 2025 
 

 

DOI : 10.28926/mekomda.v1i1u0                                                      E-ISSN 3064-5786 11 
 

bidang ilmu terutama ilmu agama, akan tetapi merasalah bahwa hidup itu harus bisa 
merasakan (empati dan simpati) terhadap segala kultur yang ada. Ajaran Jawa yang baik 
dan bermanfaat harus tetap dilestarikan, sedangkan budaya Arab yang tidak baik (yang 
bukan berupa ajaran agama Islam) harus tetap dikonstruk sedemikian rupa.” 

Tidak ada perbedaan antara orang Arab dan Jawa maupun suku bangsa lainnya. 
Sebab segala sesuatu tergantung kadar ketakwaan manusia di sisi-Nya. Sabda Rasulullah 
SAW: “Wahai kalian manusia!. Tuhan kalian satu, dan ayah kalian satu (yaitu Nabi Adam). 
Ingatlah, tidak ada kelebihan bagi orang Arab atas orang Ajam (non-Arab), dan bagi orang 
Ajam (non-Arab) atas orang Arab, tidak ada kelebihan bagi orang kulit merah atas orang 
berkulit hitam, dan bagi orang berkulit hitam atas orang berkulit merah kecuali dengan 
ketakwaan”. Lalu Rasulullah SAW bertanya kepada para sahabat: “Apakah aku telah 
menyampaikan?”. Mereka menjawab: “Iya, benar Rasulullah SAW telah menyampaikan”. 
(Al-Hadist). Dari sini telah jelas bahwa Islam bukanlah identik dengan ke-Arab-an. Menjadi 
muslim tidaklah harus ke-Arab-Arab-an. Namun dalam konteks hadist tersebut yang 
terpenting adalah Islam-nya, dan bukan dari suku bangsa mana seseorang itu berasal. 

Dari penyampaian di atas, Sunan Kalijaga seakan-akan menyatakan bahwa ilmu 
Tuhan itu sangat luas. Ilmu Tuhan tidak hanya dibatasi dengan istilah-istilah berbahasa 
Arab saja, walau tentu saja seseorang yang belajar agama Islam tetap harus mempelajari 
bahasa Arab sebagai alat memahaminya. Bagi Sunan Kalijaga, segala ajaran dalam sebuah 
agama yang terpenting adalah inti sari (esensi)-nya. Segala ajaran yang berbau Jawa tidak 
harus semua dirombak. Justru ajaran budi pekerti Jawa yang santun dan adi luhung harus 
tetap dilestarikan. Sementara budaya Arab yang tidak sesuai dalam masyarakat Jawa harus 
digarap atau dikonstruk sedemikian rupa agar lebih membudaya. Sebab tidak semua hal 
yang berbau Arab merupakan bagian dari sebuah ajaran agama Islam. 

Shofwan (2018) menyebutkan bahwa KH. Mawardi, seorang kiai keturunan ke-14 
dari Sunan Tembayat sekaligus Rais Syuriah Majelis Wakil Cabang Nahdlatul Ulama (MWC 
NU) Bayat menyatakan bahwa kata “Jabal” berasal dari Bahasa Arab artinya gunung. 
Sedangkan “Kat” aslinya berasal dari Bahasa Arab “Ahad” artinya Esa atau Ke-Esa-an atau 
Ke-Tauhid-an. Jadi sebenarnya yang dimaksud Puncak Jabalkat adalah puncak penempuhan 
ke-tauhid-an Sunan Tembayat dibawah arahan dan didikan Sunan Kalijaga. Dalam Serat 
Tjandrakanta karya Raden Ngabehi Tjandra Pradanta (2021) disebutkan bahwa setelah 
melakukan penempuhan di atas Puncak Jabalkat Klaten kemudian Sunan Tembayat 
diangkat menjadi “Wali Qutub”, artinya pimpinan para wali-wali kekasih yang lain atau 
punjer para wali lainnya.  

Menurut KH. Mawardi bahwa Sunan Tembayat mengasingkan diri (uzlah) dan 
melatih diri di atas Puncak Jabalkat sebetulnya melakukan penempuhan ilmu makrifat 
ketuhanan sebagaimana yang juga pernah ditempuh oleh Syaikh Siti Jenar (Sayyid Abdul 
Jalil/Hasan Ali), Ki Ageng Pengging (Syaikh Muhammad Kabungsuan/Sri Makurung 
Handayaningrat), dan lainnya. Setelah Sunan Tembayat merasakan dan menguasai “Puncak 
Ke-Esa-an” (Puncak Jabalkat), kemudian Sunan Kalijaga memerintah Sunan Tembayat agar 
turun ke bawah untuk membuat Masjid Golo yang berada di Gunung Cokrokembang 
(Shofwan, 2018: 12). Hingga kini para penziarah makam Sunan Tembayat tidak banyak 
yang tahu keberadaan Puncak Jabalkat, namun bagi mereka yang terbiasa laku spiritual dan 
napak tilas, tentu tidak lega apabila belum naik ke puncak yang lumayan tinggi tersebut.  

Jadi kaitan dengan uraian di atas, Sunan Kalijaga dalam mendidik Sunan Tembayat 
lebih mengedepankan ilmu makrifat terlebih dahulu dibanding ilmu lainnya. Hal itu sesuai 
dengan ungkapan “Awwalu Wajibin Alal Insani Makrifatul Ilahi Bistiqani”, artinya awal mula 
kewajiban bagi setiap insan adalah makrifat kepada Tuhan dengan yakin seyakin-yakinnya. 
Setelah Sunan Tembayat merasakan “Puncak Ilmu Makrifat” (Puncak Ke-Esa-an), baru 
kemudian diperintah Sunan Kalijaga untuk turun gunung dan mengajarkan syariat Islam 



MEKOMDA : Media Komunikasi Dakwah 
Jurnal Komunikasi Penyiaran Islam 

Vol. 4, No. 2, Agustus 2025 
 

 

DOI : 10.28926/mekomda.v1i1u0                                                      E-ISSN 3064-5786 12 
 

dengan mendirikan Masjid Golo (artinya: Masjid Tujuh Belas) sebagai simbol kewajiban 
menjalankan syariat Islam berupa shalat sebanyak tujuh belas (17) rakaat setiap hari. 

Di Masjid Golo itulah kemudian Sunan Kalijaga merestui Sunan Tembayat untuk 
memberikan wejangan Pambukaning Tata Malige Baitul Muharam. Yakni, wejangan ilmu 
rasa (ilmu batin atau ilmu hawa suci) yang berguna untuk melakukan “Nguda Rasa” atau 
“Sarasehan” (Patembayatan atau Pirukunan) terhadap semua lapisan masyarakat Jawa kala 
itu, tanpa memandang perbedaan agama, golongan, budaya, ras, dan semacamnya. Dengan 
model “Patembayatan” atau “Sarasehan” (Nguda Rasa) inilah yang akhirnya menjadikan 
manusia tidak merasa Islam-nya paling benar di hadapan Allah, sementara Islam orang 
lainnya semua salah. Dengan model ini pula, menjadikan seseorang merasa paling suci, 
paling pintar, dan berbagai “paling-paling” yang lainnya. 

Dalam Kitab Wirid Hidayat Jati karya Raden Ngabehi Ranggawarsita dijelaskan 
bahwa Sunan Kalijaga memberi wejangan tentang Pambukaning Tata Malige Baitul 
Muharam kepada Sunan Tembayat serta memberi kewenangan kepadanya untuk 
mengajarkan dalam sanggar patembayatan (sanggar kerukunan) yang didirikannya. 
Berikut ini merupakan wejangan yang dimaksud, “Sejatine Ingsun anata malige sajroning 
Betal Muharom. Iku omah enggoning lelarangan Ingsun. Jumeneng ana ing dhada ning Adam. 
Kang ana sajroning dhada iku ati. Kang ana antaraning ati iku jantung. Sajroning jantung iku 
budi. Sajroning budi iku jinem, yaiku angen-angen. Sajroning angen-angen iku sukma. 
Sajroning sukma iku rahsa. Sajroning rahsa iku Ingsun. Ora ana Pangeran anging Ingsun. 
Dzat Kang Anglimputi ing kahanan jati”. Artinya: Sesungguhnya Aku menata terus-menerus 
mahligai di dalam Baitul Muharom. Di situlah rumah larangan-Ku. Berada dalam dada 
Adam. Yang ada dalam dada adalah hati. Yang ada di antara hati itu jantung. Di dalam 
jantung itu budi. Di dalam budi itu Jinem, yaitu angan-angan. Di dalam angan-angan itu 
sukma. Di dalam sukma itu rahsa. Di dalam rahsa itu Aku. Tidak ada Tuhan kecuali Aku. Dzat 
Yang Menyelimuti kondisi kesejatian. 

Terkait wejangan di atas, Shofwan (2018) menjelaskan bahwa Baitul Muharam 
berasal dari Bahasa Arab yang terdiri dari dua kata, yaitu “bait” artinya rumah, dan 
“muharam” artinya larangan. Maknanya adalah apa yang ada dalam batin itu merupakan 
sesuatu larangan dibabarkan kepada orang lain. Sebab batin (jantung/hati) itu merupakan 
“Alam Rahsa (Hawa Suci)” tempat melakukan Zikir Siri (Eling Samar/Eling Sesideman; Jw) 
kepada Tuhan. Dalam memahami wejangan Sunan Kalijaga kepada Sunan Tembayat di atas, 
setidaknya seseorang harus mampu membedakan tiga hal berikut: (1) Baitul Makmur 
(Rumah Keramaian), berada di dalam kepala manusia. Ini merupakan: Hawa Sari (Alam 
Pikir); (2) Baitul Muharam (Rumah Larangan), berada di dalam dada manusia. Ini 
merupakan: Hawa Suci (Alam Rasa); dan (3) Baitul Muqadas (Rumah Yang Disucikan), 
berada di dalam alat vital manusia. Ini merupakan: Hawa Kotor (Alam Dunia). 

Shofwan (2018) menambahkan bahwa dari sinilah mengapa Sunan Tembayat lebih 
memilih menggunakan nilai “rasa” ketika berdakwah dan mendidik masyarakat Jawa. 
Sunan Tembayat yang ahli olah Alam Rasa (Hawa Suci/Alam Rasa/Baitul Muharam) 
menjadikan dirinya lebih mementingkan nilai “rasa” (batin) dalam mendidik dan memberi 
wejangan pada masyarakat Jawa kala itu. Baginya, mendidik atau memberikan petuah 
(wejangan) menggunakan nilai “rasa” (Nguda Rasa: patembayatan/musyawarah dari hati 
ke hati) lebih memberi hasil yang maksimal dibandingkan dengan memberi petuah 
(wejangan) dengan memakai dalil-dalil yang menyusahkan dengan pemahaman dangkal. 

Selain itu, Shofwan (2008: 10) menyebutkan bahwa dalam Serat Babad Demak 
dijelaskan bahwa Sunan Kalijaga juga memberikan wejangan kepada Sunan Tembayat 
(Sayyid Hasan Nawawi) dalam bentuk Tembang Dhandanggula sebagaimana berikut: “Urip 
iku neng donya tan lami. Upamane jebeng menyang pasar. Tan langgeng ning pasar wae. Tan 
wurung nuli mantuk. Mring wismane sangkane uni. Ing mengko aja samar. Sangkan 



MEKOMDA : Media Komunikasi Dakwah 
Jurnal Komunikasi Penyiaran Islam 

Vol. 4, No. 2, Agustus 2025 
 

 

DOI : 10.28926/mekomda.v1i1u0                                                      E-ISSN 3064-5786 13 
 

paranipun. Ing mengko pada weruh. Yen asale sangkan paran duk ing uni. Aja ngati kesasar”. 
Artinya: Hidup di dunia itu tidaklah lama. Seumpama kau hai cucuku, pergi ke pasar. 
Tidaklah selamanya akan terus berada di pasar. Akan tetapi, akan bakal pulang. Ke rumah 
kediaman asalnya. Dari situ, janganlah kau ragu. Asal-usulnya diri sendiri. Maka dari itu, 
ketahuilah. Kalau kita berasal dari rumah asalnya dahulu. Janganlah sampai tersesat 
(kembali ke rumah asal). 

Selanjutnya disebutkan dalam tembang demikian, “Yen kongsiha kesasar jroning 
pati. Dadia tiwas uripe kesasar. Tanpa pencokan sukmane. Saparan-paran nglangut. Kadya 
mega katut ing angin. Wekasan dadi udan. Mulih marang banyu. Dadi bali nuting wadag. Ing 
wajibe sukma tan kena ing pati. Langgeng donya akhirat”. Artinya: Apabila sebelum mati 
sudah tersesat. Maka jadilah hidup ini terus tersesat. Tidak memiliki pegangan hidup. 
Kemana-mana pergi bingung/terhanyut. Seperti mega (mendung) yang selalu ikut angin. 
Akhirnya menjadi hujan. Yakni, pulang menjadi air. Jadi kembali jadi badan kasar (wadag). 
Padahal sukma itu tidaklah mengalami kematian. Tetap kekal abadi dunia dan akhirat. 

Kaitan dengan wejangan di atas, dalam buku berjudul Wirid Suluk Sunan Tembayat 
Shofwan (2018) menjelaskan bahwa wejangan Sunan Kalijaga kepada Sunan Tembayat di 
atas berisi tentang ajaran “Sangkan Paraning Dumadi”, artinya ajaran tentang asal mula dan 
tempat kembalinya segala sesuatu. Dalam istilah lain bisa dikatakan “Ilmu Inna Lillahi Wa 
Inna Ilaihi Rajiun”, artinya ilmu yang menjelaskan akan adanya ‘kita’ ini milik Allah, dan 
‘kita’ akan kembali kepada Allah. Yakni, kalau kita dahulu berasal dari Allah SWT, maka kita 
nanti harus kembali kepada Allah SWT, bukan kembali kepada selain Allah SWT. 

Masih menurut Shofwan (2018) bahwa apabila jiwa (sukma) tidak memiliki 
pegangan (pencokan; Jw), maka dia akan mudah terhanyut pada kesenangan-kesenangan 
inderawi, yang bila terus dituruti menjadikan jiwa (sukma) itu tidak akan merasa tenang, 
tentram, dan damai. Justru ketika dituruti akan timbul putaran roda yang tak akan berhenti: 
“Setelah senang lalu timbul susah. Setelah susah lalu timbul senang” yang terus berputar-
putar dalam kehidupan. Padahal seharusnya, sukma (jiwa/batin) itu dari awal tidak 
mengalami perputaran roda “susah” dan “senang”, akan tetapi sifat sukma (jiwa/batin) itu 
adalah: kekal/langgeng. Sukma (jiwa/batin) itu seharusnya netral, yang adanya hanya 
tenang, tentram, damai, dan semacamnya. Kondisi netral inilah tempat kita semua kembali 
ke asal. 

Menurut KH. Hairi Mustofa Pemangku Padepokan Pusaka Sunan Tembayat Srengat-
Blitar yang juga masih keturunan dari Sunan Tembayat ke-15 dinyatakan bahwa Sunan 
Kalijaga juga memberi wejangan pada Sunan Tembayat dengan simbol Kembang Telon 
(Sekar Telon). Yang dinamakan racikan bunga telon itu ada tiga macam bunga, yaitu:   

Pertama, Bunga Mawar, yakni kirata basa Jawa dari “mawarno-warno agama, 
budaya, suku lan lelakone menungsa ing ngalam dunya”, artinya bermacam-macam agama, 
budaya, suku, dan perilaku manusia di alam dunia ini. Semua itu dijadikan oleh Tuhan agar 
manusia saling mengenal (ta’aruf) antara satu dengan yang lain. 

Kedua, Bunga Kenanga, yakni kirata basa Jawa dari “kena ngana, kena ngene”, 
artinya bisa memilih ini, bisa memilih itu. Bisa berbuat begini, bisa berbuat begitu. Bisa 
memilih agama ini, bisa memilih agama itu. Bisa memilih budaya ini, bisa memilih budaya 
itu. Segala sesuatu tergantung pilihan masing-masing individu. Yang jelas, manusia diberi 
akal pikiran untuk memilih yang terbaik di antara pilihan-pilihan yang ada. 

Ketiga, Bunga Kantil, yakni kirata basa Jawa “sing penting panggah kumantil marang 
Gusti lan kumantil ati guyub rukun maring sesami”, artinya yang penting harus tetap ingat 
dan bersyukur serta bersandar pada Tuhan, serta selalu bersambung membangun 
kerukunan terhadap sesama manusia. Jadi, ada hubungan manusia dengan Tuhan (hablun 
minallah) dan ada hubungan manusia dengan manusia (hablun minannas). 



MEKOMDA : Media Komunikasi Dakwah 
Jurnal Komunikasi Penyiaran Islam 

Vol. 4, No. 2, Agustus 2025 
 

 

DOI : 10.28926/mekomda.v1i1u0                                                      E-ISSN 3064-5786 14 
 

Tiga wejangan dari simbol “Sekar Telon/Kembang Telon” itulah yang hingga 
akhirnya dipakai oleh Sunan Tembayat sebagai nafas “patembayatan/pirukunan” terhadap 
sesama masyarakat Jawa kala itu. Dalam sanggar patembayatan-nya, Sunan Tembayat tidak 
membedakan masalah agama, suku, budaya, dan semacamnya. Bagi Sunan Tembayat, yang 
terpenting dalam kehidupan ini adalah kerukunan (patembayatan) terhadap sesama tanpa 
pandang bulu. Terkait keindahan nafas ajaran patembayatan inilah, kemudian diakhir 
hayatnya Sunan Kalijaga pernah berwasiat kepada beberapa muridnya. Isi wasiat dari 
Sunan Kalijaga itu adalah: “Hai murid-muridku, ketika aku nanti sudah wafat, maka ikutilah 
Sunan Tembayat. Ajaran patembayatan/kerukunan yang dilakukan Sunan Tembayat harus 
tetap dilestarikan, agar masyarakat Jawa hidup rukun, tentram, damai, dan bahagia” (KH. 
Hairi Mustofa). 
 
KESIMPULAN 

Berdasarkan hasil dan pembahasan di atas, penelitian ini menghasilkan kesimpulan 
bahwa beberapa wejangan Sunan Kalijaga kepada Sunan Temabayat tertulis pada batu di 
Puncak Jabalkat Klaten demikian: “Aja rumangsa bisa, nanging bisa-a rumangsa. Jawa 
digawa, Arab digarap”, artinya: “Janganlah merasa bisa dalam segala bidang ilmu terutama 
ilmu agama, akan tetapi merasalah bahwa hidup itu harus bisa merasakan (empati dan 
simpati) terhadap segala kultur yang ada. Ajaran Jawa yang baik dan bermanfaat harus 
tetap dilestarikan, sedangkan budaya Arab yang tidak baik (yang bukan berupa ajaran 
agama Islam) harus tetap dikonstruk sedemikian rupa.” Hal ini signifikan dengan sabda 
Nabi Muhammad SAW yang menyatakan bahwa tidak ada kelebihan bagi orang Arab atas 
orang Ajam (non-Arab), dan bagi orang Ajam (non-Arab) atas orang Arab, orang kulit merah 
atas orang berkulit hitam, dan bagi orang berkulit hitam atas orang berkulit merah kecuali 
dengan ketakwaan. 

Selain itu, wejangan Sunan Kalijaga kepada Sunan Tembayat berupa Pambukaning 
Tata Malige Baitul Muharam. Yakni, wejangan ilmu rasa (ilmu batin atau ilmu hawa suci) 
yang berguna untuk melakukan “Nguda Rasa” atau “Sarasehan” (Patembayatan atau 
Pirukunan) terhadap semua lapisan masyarakat, tanpa memandang perbedaan agama, 
golongan, budaya, ras, dan semacamnya. Dengan model “Patembayatan” atau “Sarasehan” 
(Nguda Rasa) inilah yang akhirnya menjadikan manusia tidak merasa Islam-nya paling 
benar di hadapan Allah, sementara Islam orang lainnya semua salah. Dengan model ini pula, 
menjadikan seseorang merasa paling suci, paling pintar, dan berbagai “paling-paling” yang 
lainnya. 

Wejangan Sunan Kalijaga kepada Sunan Tembayat lainnya berupa “Ilmu Sangkan 
Paraning Dumadi” (Ilmu Inna Lillahi wa Inna Ilaihi Rajiun), artinya ilmu yang menjelaskan 
akan adanya ‘kita’ ini milik Allah, dan ‘kita’ akan kembali kepada Allah. Yakni, kalau kita 
dahulu berasal dari Allah SWT, maka kita nanti harus kembali kepada Allah SWT, bukan 
kembali kepada selain Allah SWT. Sunan Kalijaga juga memberi wejangan pada Sunan 
Tembayat dengan simbol Kembang Telon (Sekar Telon). Yang dinamakan racikan bunga 
telon itu ada tiga macam bunga, yaitu: (1) bunga mawar, yakni simbol dari berwarna-warna 
(mawarno-warno) suku, budaya, agama, dan semacamnya; (2) bunga kenanga, yakni bisa 
begini dan begitu (kena ngana, kena ngene) terkait apa yang dilakukan; (3) bunga kantil, 
yakni hendaknya selalu bergantung (kumantil) kepada Tuhan dan persatuan semua bangsa. 

 
 
 
DAFTAR PUSTAKA 
Abdussamad, Zuchri. (2021). Metode Penelitian Kualitatif. Makassar: CV. Syakir Media Press. 
Arifin, A. Z., dkk. (2018). Memaknai Kembali Sunan Kalijaga. Yogyakarta: Penerbit FA Press. 



MEKOMDA : Media Komunikasi Dakwah 
Jurnal Komunikasi Penyiaran Islam 

Vol. 4, No. 2, Agustus 2025 
 

 

DOI : 10.28926/mekomda.v1i1u0                                                      E-ISSN 3064-5786 15 
 

Faizin, A. A. (2018). Sejarah Perjalanan Ruhani Sunan Kalijaga dalam Suluk Linglung. Skripsi. 
Yogyakarta: Program Studi Sejarah dan Peradaban Islam Fakultas Adab dan Ilmu 
Budaya Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga. 

Hadi, Sutrisno. (2004). Metodologi Research Jilid 1. Yogyakarta: Andi Offset. 
Hamzah, Amir. (2022). Metode Kepustakaan (Librariy Research) Kajian Filosofis, Teoritis, 

Aplikasi Proses dan Hasil. Depok: PT Rajagrafindo Persada.  
Hasyim, Umar. (1996). Sunan Kalijaga. Semarang: Menara Kudus. 
Ilaihi, Wahyu dan Harjani Hefni. (2007). Pengantar Sejarah Dakwah. Jakarta: Kencana 

Prenada Media Group. 
Irawan, Deni. (2024). Dakwah Kultural Sunan Kalijaga di Tanah Jawa. JURNAL SAMBAS 

(Studi Agama, Masyarakat, Budaya, Adat, Sejarah), Vol. 6. No. 2. 2023. 
Labib MZ. (t.t.). Kisah Kehidupan Walisongo: Penyebar Agama Islam di Tanah Jawa. 

Surabaya: Penerbit Sinar Kemala. 
Mardalis. (2006). Metode Penelitian Suatu Pendekatan Proposal. Jakarta: Bumi Aksara. 
Muhadjir, Noeng. (2000). Metodologi Penelitian Kualitatif. Yogyakarta: Rake Sarasin. 
Mujiningsih, E. N. dan Yetti, E. (2015). Sunan Kalijaga dalam Novel Babad Walisongo, 

Walisanga, dan Kisah Dakwah Walisanga. BAHASA DAN SENI, Tahun 43, Nomor 2, 
Agustus 2015. 

Nasuhi, Hamid. (2015). Orang Suci di Tanah Jawa: Sosok Sunan Kalijaga dalam Tradisi 
Mataram Islam. Laporan Hasil Penelitian Tahun Anggaran 2015. Jakarta: Pusat 
Penelitian dan Penerbitan (PUSLITPEN) LP2M UIN Syarif Hidayatullah.  

Nazir, Moh. (2011). Metodologi Penelitian. Jakarta: Ghalia Indonesia. 
Pati, Ki Kasni. (t.t.) Serat Pakem Pirukunan Purwo Ayu Mardi Utomo. Poorogo: PAMU Jl. R. 

Patah No. 47 Desa Kauman Kec. Kauman Somoroto Ponorogo. 
Pradanta, Raden Ngabehi Tjandra. (2021). Serat Tjandrakanta. Terj. Kanjeng Raden 

Tumenggung Haryo Sariyono Dipuro. Klaten: Aryo Ing Bayat. 
Purwadi. (2003). Sejarah Sunan Kalijaga Sintetis Ajaran Wali Sanga Vs Syeh Siti Jenar. 

Yogyakarta: Persada. 
Satya, T. K., dkk. (2001). Sunan Kalijaga dalam Seni Tradisional Jawa: Kajian Etnografi dan 

Fungsi. Surabaya: Lembaga Penelitian Universitas Airlangga. 
Shofwan, A. M. (2022). Wejangan Sunan Kalijaga: Menggali Kebijakan Sang Wali dalam 

Mendidik Masyarakat Jawa. Kediri: CV. Cakrawala Satria Mandiri. 
Shofwan, A. M. (2018). Wirid Suluk Sunan Tembayat. Blitar: Penerbit Komunitas Pecinta 

Bumi Spiritual. 
Shofwan, A. M. (2018). Wirid Suluk Sunan Kalijaga. Blitar: Penerbit Komunitas Pecinta Bumi 

Spiritual. 
Shofwan, A. M. (2018). Wirid Suluk Rumeksa Ing Nafas. Blitar: Penerbit Komunitas Pecinta 

Bumi Spiritual. 
Shofwan, A. M. (2024). Walisanga’s Study of The Strategy for The Spread of Islam in 

Indonesia. International Proceedings, Universitas Tulungagung 2024. 
https://conference.unita.ac.id/index.php/conference/article/view/229  

Shofwan, A. M. (2021). Fadilah Kidung Rumeksa Ing Wengi Dalam Tinjauan Hizib Wali 
Tarekat Nusantara. Panangkaran: Jurnal Penelitian Agama dan Masyarakat, Vol. 5, No. 
2, 2021. https://doi.org/10.14421/panangkaran.v5i2.2631 

Sijito, Riyanto. (2006). Kidung Rumeksa Ing Wengi Sunan Kalijaga dalam Kajian Teologis. 
Skripsi. Semarang: Fakultas Ushuluddin Institut Agama Islam Negeri Walisongo. 

Yayasan Penyelenggara Penterjemah Al-Qur’an. (1978). Al-Qur’an dan Terjemahnya. 
Jakarta: Proyek Pengadaan Kitab Suci Al-Qur’an Departemen Agama Republik 
Indonesia. 

 

https://conference.unita.ac.id/index.php/conference/article/view/229
https://doi.org/10.14421/panangkaran.v5i2.2631


MEKOMDA : Media Komunikasi Dakwah 
Jurnal Komunikasi Penyiaran Islam 

Vol. 4, No. 2, Agustus 2025 
 

 

DOI : 10.28926/mekomda.v1i1u0                                                      E-ISSN 3064-5786 16 
 

 
 
 
 
 
 


