
92 

 

ISSN : 2797-0612 

E-ISSN  : 2776-6489 

DOI : 

doi.org/10.28926/sinda.v4i2.2516 

 
 

Pandangan Nurcholish Madjid Tentang Politik Hukum Islam 
(Kritik Fiqhisme dalam Konteks Orientalisme 

Modern) 
Afrohatul Laili1(1), M. Wildanul Ulum(2), Moh. Komarodin(3), Erdi Auliya Azzahra (4) 

1Universitas Nahdhatul Ulama Blitar, Indonesia 
2STAI KH. Zainuddin Ponpes Mojosari Nganjuk, Indonesia 

3Universitas Nahdhatul Ulama Blitar, Indonesia 
4Universitas Nahdhatul Ulama Blitar, Indonesia 

Email: 1afrohatullaili29@gmail.com, 2mw95253@gmail.com, 3khomarudinunublitar@gmail.com,  
4auliaazzahraerdi@gmail.com  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
  

Informasi 

artikel 

ABSTRACT  

Received  : 
Accepted  :  

Published : 

 

 Nurcholis Majid views Islamic law through various criticisms, one of which is criticizing the 

study of fiqh (fiqhism) in the context of modern orientalism. This research uses the library 

research method with a descriptive qualitative approach. Madjid rejects fiqhism as a 

codification of outdated laws from the early Hijri era which was used by Western orientalism 

to view Islam in a rigid legalistic way, and proposes secularization as a process of making 

worldly things proportional to rational politics. The results of his thinking show that 

reforming Islamic law into a universal ethic that is compatible with Pancasila and Indonesian 

democracy, against post-colonial orientalistic distortions. Madjid emphasized the relevance 

of secularization for current contextual ijtihad. 

Keyword: 

Nurcholish 

Madjid 

Fiqhism  

Modern 

Orientalism 

Secularization  

Islamic Law 

 

 ABSTRAK 

Kata kunci: 

Nurcholish 

Madjid 

Fiqhisme  

Orientalisme 

Modern 

Sekularisasi  

Hukum Islam 

Nurcholis Majid memandang hukum islam melalui berbagai kritik, salah satunya mengkritik 

terhadap studi tentang fiqih (fiqhisme) dalam konteks orientalisme modern. Penelitian ini 

menggunakan metode library research dengan pendekatan kualitatif deskriptif. Madjid 

menolak fiqhisme sebagai kodifikasi hukum usang abad awal Hijriah yang dimanfaatkan 

orientalisme Barat untuk memandang Islam secara legalistik kaku, dan mengusulkan 

sekularisasi sebagai proses menduniawikan hal duniawi agar proporsional dengan politik 

rasional. Hasil pemikirannya menunjukkan bahwa mereformasi hukum Islam menjadi etika 

universal yang kompatibel dengan Pancasila dan demokrasi Indonesia, melawan distorsi 

orientalistik pasca-kolonial. Madjid menegaskan relevansi sekularisasi untuk ijtihad 

kontekstual saat ini. 

 

mailto:afrohatullaili29@gmail.com
mailto:mw95253@gmail.com
mailto:khomarudinunublitar@gmail.com
mailto:auliaazzahraerdi@gmail.com


93 

 

 

 

 

Jurnal Sinda Vol.5 No.2 Tahun 2025   

 

 

Pendahuluan 

Nurcholish Madjid (Cak Nur), intelektual Muslim Indonesia yang progresif ditahun 1939-2005, 

mengembangkan pandangan tentang politik hukum Islam sebagai kritik tajam terhadap studi tentang fiqih 

(fiqhisme) dalam konteks orientalisme modern, di mana ia menolak pendekatan legalistik yang menjadikan fiqh 

klasik sebagai satu-satunya ukuran politik dan negara, karena hal itu menciptakan kejumudan yang justru 

memperkuat stereotip Barat tentang Islam sebagai sistem kaku dan anti-modern. Pada dasarnya, fiqhisme adalah 

hasil ijtihad yang dilakukan oleh manusia, dengan kata lain sifatnya relatif dan kintektual, hal tersebut dapat 

berubah sesuai dengan kondisi zaman.  

Latar belakang pemikirannya lahir dari pengalaman pendidikan pesantren tradisional dikombinasikan 

dengan studi Barat di era Orde Baru pasca kemerdekaan, di mana tuntutan negara Islam dipicu dengan 

pluralisme nasional, sehingga Cak Nur menekankan Islam substansial berbasis etika tauhid dan universal, selain 

esensi spiritual pribadi dari politik rasional kolektif yang inklusif Pancasila. Kritiknya terhadap fiqhisme yang 

memandang Islam semata-mata sebagai kumpulan hukum sejarah berfungsi sebagai respon dekolonial terhadap 

orientalisme modern, yang sering memposisikan fiqh sebagai fondasi fundamentalisme, dengan menawarkan 

revitalisasi Islam yang adaptif, sekuler, dan dialogis menghadapi globalisasi tanpa menghilangkan identitas 

keislaman. 

  Nurcholish Madjid, melalui slogan "Islam yes, partai Islam no", mengkritik fiqhisme sebagai kodifikasi 

usang abad 2-3 Hijriah yang apologetik terhadap prasangka orientalisme, sehingga memerlukan sekularisasi 

untuk menduniawikan politik agar proporsional dengan etika tauhid. Berbagai kritik serta gagasan yang 

dikeluarkan oleh Cak Nur fiqhisme menjadi salah satu perhatian khusus Cak Nur dengan alasan banyak nya 

pertanyaan yang muncul di benak beliau. Oleh sebab itu, penelitian ini akan membahasa tentang bagaimana 

pandangan Madjid mengkritik fiqhisme sebagai distorsi hukum Islam yang diperkuat orientalisme modern, 

sehingga memerlukan reformasi sekularisasi untuk menyelaraskan hukum Islam dengan demokrasi plural 

Pancasila. 

  

Metode 

Studi ini merupakan bentuk penelitian kepustakaan, yang memanfaatkan data kepustakaan yang 

berkaitan dengan masalah hukum Islam mengenai kritik fiqihisme dalam kerangka orientalisme 

kontemporer. Format penyajian data adalah deskriptif-kualitatif. Data deskriptif menyajikan informasi 

secara holistik, sedangkan data kualitatif diartikulasikan dalam bentuk verbal daripada numerik, 

mencakup pengumpulan dan analisis sumber primer, seperti "Islam di Mata Orientalis" karya Madjid 

Nurcholish, bersama dengan sumber sekunder termasuk jurnal dan buku yang mencerminkan 

pemikirannya dari tahun 2016 hingga 2026 (Nasution, 2023). Teknik pengumpulan data meliputi studi 

dokumen tematik dengan fokus pada konsep fiqhisme, sekularisasi, dan orientalisme, dianalisis melalui analisis 

deskriptif untuk mengungkap kritik Madjid secara sistematis. Validitas data dijaga melalui triangulasi sumber 

guna menghindari bias interpretatif, dengan analisis induktif menuju generalisasi pemikiran hukum Islam 

kontemporer.  

 

Hasil dan Analisis 

A. Teori 

Teori utama penelitian ini adalah konsep sekularisasi Nurcholish Madjid, yang memaknai sekularisasi 

sebagai upaya memposisikan aspek-aspek duniawi pada ranahnya serta menegaskan kembali dimensi 



94 

 

 

 

 

Jurnal Sinda Vol.5 No.2 Tahun 2025   

 

kesakralan, bukan sebagai pemisahan mutlak antara agama dan negara sebagaimana dipraktikkan dalam 

sekularisme Barat. Konsep ini mengajukan kritik terhadap fiqhisme, yaitu pendekatan legalistik yang kaku 

dan bertumpu pada kodifikasi fiqh abad ke-2 dan ke-3 Hijriah yang kurang responsif terhadap konteks sosial 

modern, sehingga menimbulkan ketidakseimbangan antara ranah agama yang bersifat spiritual-individual 

dan ranah politik yang bersifat rasional-kolektif.  

Orientalisme modern Edward Said berpendapat bahwa fiqhisme dimanfaatkan sebagai narasi Barat 

untuk mempresentasikan hukum Islam sebagai sistem yang statis dan bercorak kolonialistik. Oleh karena 

itu, gagasan sekularisasi Madjid berfungsi sebagai dekonstruksi untuk mengembalikan esensi etika tauhid 

universal yang substantif Islami (Andri Ardiansyah, 2022). Sebagai pelengkap penelitian ini juga mengacu 

pada prinsip syura dan maslahah Al-Qur'an sebagai landasan bagi praktik ijtihad yang adaptif dan 

kontektual dalam kerangka negara Pancasila.  

 

B. Biograsi Nurcholis Madjid 

Prof. Dr. Nurcholish Madjid, yang akrab disapa Cak Nur, lahir di Jombang, Jawa Timur, pada 17 Maret 

1939. Ia dikenal sebagai pemikir Islam, cendekiawan, dan budayawan terkemuka Indonesia. Saat muda, 

sebagai aktivis Himpunan Mahasiswa Islam (HMI), gagasan-gagasannya tentang sekularisasi dan 

pluralisme memicu kontroversi serta perhatian luas dari masyarakat. Cak Nur pernah menjabat Wakil Ketua 

Dewan Penasehat Ikatan Cendekiawan Muslim Indonesia (ICMI) dan Rektor Universitas Paramadina 

hingga meninggal dunia pada 2005 (Khaeroni, 2021). Dibesarkan di keluarga kiai ternama di Mojoanyar, 

Mojokerto, Jawa Timur, ayahnya, KH Abdul Madjid, merupakan pendukung Partai Masyumi. 

Pada 1986, ia mendirikan dan memimpin Yayasan Wakaf Paramadina bersama rekan-rekannya di 

Jakarta, dengan fokus pada gerakan intelektual Islam di Indonesia buku ini merupakan salah satu buahnya. 

Sejak 1991, ia menjabat Wakil Ketua Dewan Pakar ICMI. Cak Nur diakui sebagai pionir pembaruan 

pemikiran dan gerakan Islam Indonesia. Ia memperkenalkan konsep pluralisme yang merangkul 

kebhinekaan keyakinan di tanah air. Baginya, keyakinan merupakan hak dasar manusia, dan percaya pada 

Tuhan adalah fondasi utama. Cak Nur menganut kebebasan beragama, tapi dengan penekanan pada 

tanggung jawab penuh atas pilihan tersebut. Ia yakin manusia sebagai makhluk sempurna akan dimintai 

pertanggungjawaban di akhirat atas perbuatannya, sehingga kebebasan memilih bersifat logis. Seperti KH 

Abdurrahman Wahid (Gus Dur), Cak Nur sebagai pembaru dan cendekiawan Muslim sering menyampaikan 

ide-ide provokatif, khususnya soal pembaruan Islam di Indonesia. Pemikirannya mendorong pluralisme 

serta sikap terbuka terhadap ajaran Islam, terutama lewat Yayasan Paramadina yang mempromosikan Islam 

moderat.Tak hanya itu, Cak Nur berperan krusial saat krisis kepemimpinan 1998. Ia kerap dimintai saran 

oleh Presiden Soeharto, termasuk menangani gejolak pasca-kerusuhan Mei 1998 di Jakarta akibat krisis 

1997. Berkat masukan Cak Nur, Soeharto mundur dari kekuasaan guna mencegah eskalasi politik yang 

lebih buruk.  

  

C. Pandangan Nurcholis Madjid tentang Politik Hukum Islam 

Perspektif Cak Nur tentang Politik Hukum Islam Refleksi Nurcholish Madjid umumnya mengandung 

dua tema yang berkesinambungan: agama dan negara. Cak Nur berupaya untuk mengkonsolidasikan ide-

ide yang berbeda yang sering diabaikan oleh para politisi dalam wacananya tentang negara. Politik Islam 

mencontohkan perspektif kritis Cak Nur sebagai seorang intelektual yang berdedikasi untuk memperkuat 

proses demokrasi di dalam masyarakat. Nurcholish Madjid mengkarakterisasi proses demokrasi sebagai 

proses yang memfasilitasi proses checks and balances dalam masyarakat. 

Nurcholish Madjid, melalui penalaran yang jernih, menjelaskan hubungan tidak langsung antara agama 

dan negara. Ia menegaskan bahwa, dalam ranah filsafat politik, agama menawarkan penguatan substansial 

bagi legitimasi prinsip-prinsip politik yang mempromosikan kebaikan bersama. Negara, yang netral secara 



95 

 

 

 

 

Jurnal Sinda Vol.5 No.2 Tahun 2025   

 

agama, mengharuskan wacana politik tetap universal. Nurcholish Madjid mulai mengkategorikan ideologi 

politiknya ke dalam beberapa tema: demokrasi, keadilan, dan keterbukaan.(Fauzi, 2022) 

  

 

1) Pemikiran Tentang Demokrasi  

Refleksi Nurcholish Madjid berpusat pada topik demokratisasi di Indonesia. Demokrasi 

dicirikan sebagai sistem yang memfasilitasi proses checks and balances dalam masyarakat. Gagasan 

demokrasinya bersifat absolut, sehingga meniadakan kemungkinan evolusi atau transformasi, yang 

bukan merupakan demokrasi, melainkan kediktatoran. Filsafat demokrasi Nurcholish Madjid 

menggarisbawahi perlunya keterlibatan politik yang luas dan independen oleh masyarakat.  

2) Pemikiran tentang Keadilan  

Pada umumnya, semua individu menginginkan perlakuan yang adil dalam politik, hukum, dan 

ekonomi. Di Indonesia, ketidakadilan historis seringkali menjadi katalisator konflik dan perselisihan 

dalam masyarakat. Dibawah ini akan menguraikan berbagai topik dalam filsafat Nurcholish Madjid 

tentang konsep keadilan, termasuk:  

a. Keadilan  

Kedaulatan sosial dan ekonomi diharapkan muncul dari keadilan sosial, yang merupakan tujuan 

utama kita bagi bangsa ini, karena keadilan sosial menumbuhkan rasa kebersamaan dan keterlibatan 

di antara semua individu. Dedikasi terhadap upaya yang bertujuan mencapai keadilan sosial, dengan 

fokus yang kuat pada kepentingan nyata masyarakat. Pelajaran yang menyentuh dari pengalaman 

bangsa baru-baru ini adalah kurangnya keadilan sosial, yang telah memungkinkan ketidakadilan 

sosial berkembang tanpa terkendali. Pembangunan ekonomi harus beralih dari pola dan orientasi luas 

yang mengekspos kelemahan kedaulatan masyarakat, menuju model orientasi ekonomi patriotik 

untuk rakyat. Ketahanan ekonomi dapat dicapai melalui pengelolaan sumber daya alam kita secara 

mandiri, dengan memanfaatkan kemampuan kreatif kita. Kemerdekaan ekonomi nasional dicapai 

melalui ketangguhan ekonomi pertanian yang canggih dan kontemporer, bersamaan dengan fondasi 

industri yang kokoh. Dalam sistem ekonomi global, ketahanan ekonomi nasional penting untuk 

persaingan yang sehat, yang pada akhirnya menghasilkan kemenangan kolektif tanpa merugikan 

pihak lain. 

b. Ketaatan Hukum  

Komitmen pribadi terhadap nilai luhur tidak akan berarti apa-apa kecuali diwujudkan secara 

nyata dalam tindakan sehari-hari. Dedikasi pribadi terhadap prinsip yang terhormat ini dapat 

ditunjukkan melalui kepatuhan terhadap hukum yang relevan. Semua anggota masyarakat harus 

mematuhi dan menaati hukum dengan sikap teguh, gigih, disiplin, yang dicirikan oleh kesabaran dan 

ketahanan.  

c. Pemberantasan Korupsi 

Gunnar Midral, seorang ekonom Swedia dan peraih Nobel, seperti yang dikutip oleh Nurcholish 

Madjid, mengkategorikan Indonesia di antara negara-negara berkembang, menyebutnya sebagai 

"negara lunak." Dalam konteks ini, "lunak" menunjukkan kurangnya disiplin sosial dan eksploitasi 

kekuasaan untuk keuntungan pribadi oleh individu yang memegang kekuasaan ekonomi, politik, dan 

sosial (Khaeroni, 2021). Penyalahgunaan skala besar dapat diakses oleh kelas atas, sedangkan 

individu dari kelas bawah sering kali menemukan kemungkinan untuk mendapatkan keuntungan 

kecil, yang merupakan indikasi korupsi. 

Korupsi adalah sistem politik yang dapat dimanipulasi oleh orang-orang yang berwenang dengan 

tingkat akurasi yang terkendali. Konsekuensi buruk dari meningkatnya korupsi mencakup meluasnya 

skeptisisme di kalangan masyarakat umum dan berkurangnya kecenderungan untuk menolak daya 

tarik menerima suap di semua tingkatan birokrasi. Korupsi menambahkan faktor-faktor yang tidak 

logis ke dalam perumusan dan pelaksanaan strategi pembangunan. 

 



96 

 

 

 

 

Jurnal Sinda Vol.5 No.2 Tahun 2025   

 

 

 

 

3) Pemikiran Tentang Keterbukaan  

Salah satu aspek yang harus kita akui dengan tulus dari Tuhan adalah pengakuan bahwa 

Pancasila adalah ideologi yang inklusif dan terbuka. Pancasila adalah ideologi kontemporer, yang 

dikembangkan di era modern dan diartikulasikan oleh individu atau kelompok dengan perspektif 

modern, khususnya para pendiri Republik Indonesia, yang dimaksudkan untuk berfungsi sebagai 

landasan filosofis pemersatu bagi masyarakat modern yang pluralistik. Pancasila adalah ideologi yang 

dinamis, karena fleksibilitas inherennya membuatnya dapat dipahami dan dirasakan sebagai doktrin 

yang terbuka dan mudah beradaptasi. Dengan adanya keterbukaan tersebut masyarakat memiliki 

kebebasan untuk menuangkan ide-ide yang dimiliki disesuaikan dengan kondisi sosial tertentu. 

Nurcholish Madjid menegaskan bahwa masyarakat, dalam keberagamannya, harus diberi 

kebebasan untuk terlibat aktif dalam mengklarifikasi nilai-nilai ideologi nasional dan menerapkannya 

dalam kehidupan sosial. Setiap upaya untuk menghalangi hal ini akan menjadi sumber bencana, tidak 

hanya bagi negara dan masyarakat Indonesia sebagai masyarakat pluralistik tetapi juga bagi ideologi 

nasional itu sendiri, sebagai titik awal untuk mengembangkan gaya hidup bersama. Oleh karena itu, 

Pancasila harus menjadi ideologi terbuka, sesuai dengan rancangannya sebagai landasan kehidupan 

sosial-politik yang pluralistik dan modern. 

Setiap manusia pada dasarnya memiliki kebaikan dan kebenaran sampai terbukti sebaliknya. 

Penyimpangan dari disposisi bawaan ini harus dianggap sebagai pengaruh eksternal yang merugikan 

yang telah mengkompromikan keadaan alami ini karena kelemahan manusia. Karena disposisi alami 

ini, setiap orang harus dijamin haknya untuk menyatakan pendapatnya. Namun, karena kelemahan dan 

sifat manusia ini, setiap orang dituntut untuk cukup rendah hati untuk mengakui kemungkinan salah. 

Interaksi positif dalam semangat optimisme manusia, hak individu untuk menyatakan pendapat, dan 

kerendahan hati untuk mendengarkan pendapat orang lain, melahirkan ajaran fundamental tentang 

musyawarah. Dalam hal politik, Nurcholish Madjid menyatakan bahwa orientasi Islam yang kuat selalu 

dikaitkan dengan penentangan terhadap pemerintah. Ia percaya ini karena Islam memainkan peran yang 

konsisten sebagai ideologi melawan kolonialisme. Peran ini menghasilkan kemerdekaan nasional. 

Karena umat Islam mengajukan ide-ide politik yang tidak konsisten dengan tuntutan praktis era saat ini, 

prasangka muncul antara politik berorientasi Islam dan pemerintah berorientasi nasional. 

Nurcholish Madjid mengutip pendapat Marshall G.S. Hodgson tentang praktik politik Muslim. 

Hodgson menyatakan bahwa obsesi kaum modernis terhadap politik terlalu cepat menjadi politis. Jika 

sesuatu yang unik bagi Muslim dimaksudkan sebagai kekuatan pendorong untuk pertahanan dan 

perubahan sosial, maka Islam tentu saja berorientasi politik dan sosial. Oleh karena itu, mereka yang 

menganut syariah (hukum Islam) peduli dan menghormati sejarah dan tatanan sosial. Mereka meneliti 

hadits yang paling dapat diandalkan dan kemudian mengkritik statusnya yang sudah usang, mirip 

dengan para reformis seperti kaum Hanabilah. Selanjutnya, bentuk Islam yang paling kompatibel 

dengan kehidupan masyarakat modern adalah yang menampilkan karakter kosmopolitan, berorientasi 

pada aktivitas ekonomi, bersifat individual, dan pragmatis, sehingga berbeda secara kontras dengan 

nilai-nilai aristokratik yang melekat pada struktur masyarakat agraris. Dalam konteks pra-modern, 

ekspresi Islam yang dominan berada di bawah pengaruh ulama syar‘i yang berperan sebagai pengatur 

norma dan tatanan social (Madjid, 2008). Sementara itu, tradisi Islam sufistik yang lebih menekankan 

aspek batiniah keimanan dan relasi interpersonal mampu menjawab kebutuhan sosial dalam lembaga-

lembaga masyarakat pra-modern, meskipun dalam perkembangan mutakhir kecenderungan politiknya 

relatif bersifat konservatif. 

Nurcholish Madjid menolak gagasan negara Islam, dan menegaskan hal ini dalam ceramah 

budaya keduanya di Taman Ismail Marzuki pada tahun 1972. Topik ceramah tersebut mencerminkan 

pandangannya tentang epistemologi Islam, khususnya pada dua pendekatan: pendekatan iman, yang 



97 

 

 

 

 

Jurnal Sinda Vol.5 No.2 Tahun 2025   

 

berkaitan dengan masalah keagamaan di akhirat, dan metode ilmiah, yang membahas masalah duniawi, 

baik material maupun sosial. Metode iman berpuncak pada penyembahan Tuhan, yang memengaruhi 

penyempurnaan moralitas manusia. Bersamaan dengan itu, metodologi ilmiah haruslah berdasarkan 

bukti empiris yang kuat, yang berpuncak pada gagasan tentang tindakan-tindakan yang berbudi luhur. 

Nurcholish Madjid menentang gagasan negara Islam, menganggapnya hanya sebagai pembenaran. Ia 

menegaskan bahwa ada alasan bagi umat Islam untuk merasa menyesal atas keyakinan mereka. 

Awalnya, sikap defensif mereka terhadap masuknya doktrin-doktrin Barat, seperti demokrasi dan 

sosialisme, yang dianggap otoriter, terlihat jelas. Umat Islam bereaksi terhadap masuknya doktrin-

doktrin ini dengan gagasan al-din, yang mengintegrasikan agama dan negara; Namun demikian, hal ini 

tidak didasarkan pada penelitian empiris dan semata-mata berfungsi sebagai alasan yang menyesatkan. 

Gagasan legalisme, yang secara eksklusif didasarkan pada tuntutan fiqih kontemporer, telah menjadi 

usang dalam menangani isu-isu masyarakat yang terus berkembang. Perlunya ada penyegaran kembali 

terhadap pendekatan ilmu fiqh pra-modern kepada zaman modern dengan segala perubahan kondisi 

sosial masyarakat. 

Negara mewakili suatu bangsa dengan dimensi nasional yang objektif, sedangkan agama 

mewujudkan dimensi spiritual yang personal. Meskipun saling terkait, keduanya tetap berbeda; 

keterlibatan negara dalam mengatur urusan keagamaan bertentangan dengan ajaran Islam, yang tidak 

mengakui otoritas keagamaan, termasuk otoritas ulama atau pendeta (Muhammad Nur Ilham, 2024). 

Nurcholish Madjid menegaskan bahwa, dalam konteks kepemimpinan Islam, kolaborasi harmonis 

antara masyarakat dan pemimpin sangat penting, karena manusia memiliki kekuatan dan kelemahan. 

Kekuatan muncul dari kemurnian intrinsik alam, yang menganugerahi mereka kapasitas untuk 

kebenaran dan kebaikan. Kelemahan muncul dari kerapuhan bawaan manusia, yang diciptakan oleh 

Tuhan sebagai makhluk yang rentan. Manusia dapat memperkuat bakat mereka dan mengurangi 

keterbatasan mereka melalui kolaborasi. 

Nurcholish Madjid menegaskan bahwa, dalam situasi saat ini, prasyarat penting bagi para 

pemimpin adalah kemampuan untuk menumbuhkan tradisi diskusi timbal balik, tanpa sikap 

merendahkan atau provokasi. Hal ini mendorong lingkungan transparansi. Nurcholish Madjid 

menegaskan bahwa paradigma kepemimpinan totaliter Orde Lama, yang mirip dengan Orde Baru, tidak 

lagi sesuai di zaman sekarang atau untuk masa depan. 

Pemikiran Nurcholish Madjid tentang politik hukum Islam terdapat tiga pokok permasalahan 

umat Islam yakni:  

1. Perlunya interpretasi ajaran Islam yang lebih progresif, menghindari jebakan ide-ide ortodoks, 

khususnya mengenai konsep sekularisasi, yang menurutnya tidak berujung pada sekularisme. 

2. Perlunya cara berpikir yang lebih bebas, yang memungkinkan umat Islam untuk melampaui batasan 

doktrinal yang menghambat evolusi perspektif politik mereka. 

3. Perlunya konsep kemajuan dan sikap yang lebih reseptif terhadap beragam agama. Ia menegaskan 

bahwa esensi ideologis Islam perlu ditinggalkan; oleh karena itu, Islam sebagai sebuah agama tidak 

akan mengalami penurunan signifikansinya.  

Nurcholish Madjid berpendapat bahwa Islam seharusnya dicirikan secara lebih inklusif, dengan 

memasukkan semua individu ke dalam sistem spiritualnya, termasuk umat Islam. Menurut Nurcholish Madjid, 

agama bersifat absolut dan tidak berubah menurut waktu dan tempat. Meskipun demikian, budaya dapat berubah 

seiring waktu dan bervariasi di berbagai lokasi. Agama adalah yang utama, sedangkan budaya adalah yang 

sekunder. Budaya dapat menjadi ekspresi kehidupan keagamaan, tetapi sebaliknya tidak pernah benar, yaitu, 

agama didasarkan pada budaya. Pernyataan ini menegaskan bahwa agama bersifat absolut, berlaku universal di 

sepanjang waktu dan ruang, sedangkan budaya bersifat relatif, dibatasi oleh faktor temporal dan spasial (Inka 

Rahma Rani, 2024).  
 

 

 

D. Kritik Fiqhisme dalam Konteks Orientalisme Modern 



98 

 

 

 

 

Jurnal Sinda Vol.5 No.2 Tahun 2025   

 

1. Pengertian Fiqhisme dan Orientalisme Modern 

Fiqhisme merujuk pada pendekatan pemahaman Islam yang terlalu bergantung pada teks fiqh 

klasik secara tekstual dan dogmatis, sering mengabaikan konteks historis, sosial, dan ijtihad 

kontemporer. Dalam konteks orientalisme modern, fiqhisme dikritik sebagai representasi Islam yang 

statis dan kaku, yang dimanfaatkan Barat untuk membenarkan stereotip Islam sebagai agama yang anti-

modern dan represif terhadap hak individu, khususnya perempuan. Kritik ini muncul dari perspektif 

post-orientalisme yang lebih bernuansa, di mana Islam diposisikan bukan lagi sebagai “musuh Barat” 

melainkan sebagai sistem yang perlu direformasi agar selaras dengan nilai-nilai demokrasi liberal. 

2. Akar Historis Kritik Orientalisme terhadap Fiqhisme 

Orientalisme klasik, seperti karya Theodor Nöldeke, mengkritik sumber-sumber Islam 

termasuk hadis dan fiqh sebagai konstruksi sejarah yang tidak autentik, sering kali untuk meruntuhkan 

otoritas teks agama. Orientalisme modern melanjutkan ini dengan fokus pada fiqhisme sebagai bentuk 

"fundamentalisme hukum" yang menghambat kemajuan sosial, misalnya dalam hukum keluarga Islam 

yang dianggap diskriminatif gender (Inka Rahma Rani, 2024). Para orientalis kontemporer seperti 

Snouck Hurgronje menguraikan manipulasi hadis dalam fiqh, yang menurut mereka tidak memenuhi 

standar kritik ilmiah modern, sehingga fiqhisme dipandang sebagai alat kelompok politik konservatif. 

Kritik ini mendorong dialog antara fiqhisme dan modernitas, di mana ulama progresif di 

Indonesia seperti Pengadilan Agama mengadopsi ijtihad kontekstual untuk menjawab isu gender. 

Namun hal ini juga menimbulkan ancaman bahwa orientalisme modern tetap membawa ideologi yang 

bias, memposisikan Barat sebagai subjek superior. Respons umat Islam kontemporer terhadap tekanan 

dekolonialisasi pengetahuan, dengan mengintegrasikan fiqhisme ke dalam kerangka filsafat Islam yang 

dinamis. 

 

Simpulan 

Secara keseluruhan, gagasan Nurcholish Madjid tentang politik hukum Islam menyuguhkan kritik tajam 

terhadap fiqhisme yang dipahami sebagai pendekatan legal-formal dan terikat pada konstruksi historis tertentu. 

Pendekatan semacam ini, dalam konteks orientalisme modern, sering dieksploitasi untuk membangun 

representasi Islam sebagai agama yang tidak sejalan dengan modernitas dan cenderung melahirkan praktik 

teokrasi yang represif. Melalui penegasan nilai tauhid serta pemilahan yang jelas antara dimensi religius bersifat 

spiritual dan ruang politik bersifat rasional serta inklusif dalam bingkai Pancasila, Cak Nur tidak hanya 

menjawab problem stagnasi pemikiran Islam pascakolonial di Indonesia, tetapi juga menawarkan agenda 

pembaruan dekolonial yang responsif terhadap tantangan global. Dalam kerangka ini, Islam dipahami sebagai 

sumber etika universal yang hidup dan transformatif, bukan sekadar sebagai ideologi negara yang dilembagakan 

secara formal. Pendekatan tersebut tetap memiliki relevansi kontemporer dalam memperkuat dialog 

antarperadaban serta mendorong umat Islam untuk merekonstruksi wacana keislaman melalui ijtihad 

kontekstual yang dinamis. 

  



99 

 

 

 

 

Jurnal Sinda Vol.5 No.2 Tahun 2025   

 

 

DAFTAR RUJUKAN 
Andri Ardiansyah. (2022). Pemberharuan Islam Perspektif Hassan Hanafi dan Nurcholish Madjid. 

Pascasarjana UIN Syarif Hidayatullah Jakarta, 306. https://lib.unnes.ac.id/20002/ 

Fauzi. (2022). Politik Islam. In Politik Islam Perspektif Nurcholish Madjid Serta Pengaruh Terhadap 

Kebangkitan Intelektual islam Indonesia (Issue Februari). 

http://www.springer.com/series/15440%0Apapers://ae99785b-2213-416d-aa7e-

3a12880cc9b9/Paper/p18311 

Inka Rahma Rani. (2024). Filsafat Pluralisme Agama Persfektif Nurcholis Madjid. EL-FIKR: Jurnal Aqidah 

Dan Filsafat Islam, 5(2), 137–154. https://doi.org/10.19109/el-fikr.v5i2.23912 

Khaeroni, C. (2021). NURCHOLISH MADJID (1939-2005) (Gagasan-Gagasan Pembaruan Pemikiran Islam 

Kontemporer di Indonesia). At-Tajdid : Jurnal Pendidikan Dan Pemikiran Islam, 4(02), 178. 

https://doi.org/10.24127/att.v4i02.1464 

Madjid, N. (2008). Islam Kemodernan dan Keindonesiaan. 

Muhammad Nur Ilham. (2024). Telaah Pemikiran Nurcholish Madjid Terhadap Politik Identitas. 115. 

Nasution, A. F. (2023). Metode Penelitian Metode Penelitian. In Metode Penelitian Kualitatif (Vol. 3, Issue 

17). http://repository.unpas.ac.id/30547/5/BAB III.pdf 

 


