
108 | JURNAL SINDA Vol. 2 No. 2, Agustus 2022 
 

  

 

 ISSN : 2615-1995, 

E-ISSN : 2615-0654 

Vol : 2 No. 2, Agustus 2022  

DOI : 

doi.org/10.28926/sinda.v2i2 

. 464 
 

KEHIDUPAN ISLAM MARY PAT FISHER: KOMENTAR ATAS LIVING 

RELIGIONS 

Abdul Hanan1 
1Universitas Islam Negeri Bandung,Indonesia  

Email: 1abdulhanan@staima.ac.id  
 

Informasi 

artikel 

ABSTRACT  

Sejarah artikel: 

Diterima  

06 Juli  2022  

Revisi 
21 Juli 2022 

Dipublikasikan  

2 Agustus 2022 
  DOI 
 

Keywords: 

Islam, Tradition, 
Historical Social 
 

 

This article reviews Mary Pat Fisher's research on pre-Islamic discourse, Islam, and Muslim 

beliefs in the Middle East and West, especially on the practice of all Muslims whose 

foundations are based on the Koran. The Qur'an, which has existed since the period of the 

Prophet Muhammad until the 20th century, in which the phenomenon of its presence raises a 

lot of how Islam responds to various developments according to space and time. The author 

sees that in the book Living Religions: Chapter 10, there are two important points to reveal to 

the surface. First, many Muslims know little about pre-Islamic Arab life. One can observe it 

from how developed the practice of Islam means that the Muslim belief is from the religion of 

the Prophet Abraham while at the same time following the teachings of the Hanif. Second, the 

reason why living Islam is chosen lies in that when a Muslim reads the Koran but does not 

understand its contents, his belief is doubted. Researchers see if in understanding the Koran 

without understanding its content, then this has an impact on many things, especially Muslim 

life today. In addition, the author will analyze how far the influence of Islam in creating the 

authority of life for the environment and its community. The question that the researcher 

wants to answer is what is the authority of Islam in the world? How did Islam establish its 

authority? How does Islam exercise its authority in its society? The approach that will be used 

is of course a historical approach with a content analysis framework. 

  
 ABSTRAK 

Kata Kunci: 

 

Islam, Tradisi, 

Sosial Historis   

Artikel ini mengulas penelitian Mary Pat Fisher mengenai diskursus pra islam, islam, dan 

keyakinan muslim di Timur Tengah dan Barat utamanya pada praktek semua muslim yang 

pengambilan landasannya dari Alquran. Alquran yang sudah ada sejak priode Nabi 

Muhammad hingga abad 20 yang mana fenomena kehadiranyya ini banyak memunculkan 

bagaimana Islam menjawab berbagai perkembangan sesuai ruang dan waktunya. Penulis 

melihat dalam buku Living Religions: Chapter 10 tersebut ada dua poin penting untuk 

ditampakkan ke permukaan. Pertama, banyak muslim sedikit mengetahui kehidupan Arab 

pra-Islam. Orang bisa mengamatinya dari betapa berkembangnya praktik Islam artinya 

keyakinan muslim itu dari agama Nabi Ibrahim sekaligus mengikuti ajaran hanif. Kedua, 

alasan kenapa yang dipilih living Islam terletak pada ketika seorang muslim membaca 

Alquran tetapi tidak memahami kandungannya maka keyakinannya disangsikan. Peneliti 

melihat jika dalam memahami alquran tanpa memahami kandungannya, maka hal tersebut 

berdampak pada banyak hal, terutama kehidupan muslim saat ini. Selain itu, penulis akan 

menganalisis seberapa jauh pengaruh islam dalam menciptakan otoritas kehidupan bagi 

lingkungan dan komunitasnya. Pertanyaan yang ingin peneliti jawab adalah apakah otoritas 

islam di dunia? Bagaimana islam membangun otoritasnya? Bagaimana Islam menggunakan 

otoritasnya dalam masyarakatnya? Pendekatan yang akan dimanfaatkan tentu pendekatan 

historis dengan kerangka analisis isi. 

 
  

mailto:abdulhanan@staima.ac.id


109 | JURNAL SINDA Vol. 2 No. 2, Agustus 2022 
 

PENDAHULUAN 

Kehidupan agama yang cukup menarik 

perhatian orang barat dalam penelitiannya 

adalah islam, yang mana Islam merupakan 

agama terbesar di dunia. Setelah sarjana 

muslim yang berhenti meneliti terhadap Islam 

tidak lagi dapat mengembangkan ilmu 

pengetahuan dari segi manapun, maka mereka 

memahami keilmuan islam, yang pada 

umumnya mereka anggap pengetahuan hanya 

sebatas tafsir salafussaleh setelah nabi 

Muhammad.  

Alquran dan Hadits, selain sebaagai sumber 

utama ilmu pengetahuan umat Islam seluruh 

dunia dalam berbagai hal, di sisi lain keduanya 

merupakan fenomena yang menarik sebagai 

objek perhatian untuk dikaji oleh orang barat 

di sepanjang sejarah agama islam, kemudian 

muncullah tokoh-tokoh peneliti di kalangan 

orang barat, diantara mereka yang membidangi 

dalam penelitian islam adalah Mary Pat Fisher 

dengan pemikiran yang tergolong sebagai 

orang yang Contact Values.  

Secara umum, buku Living Religion Chapter 

10 tentang Islam terdiri dari lima belas bagian. 

Dari lima belas ini terdapat tiga poin penting. 

Poin pertama berkaitan dengan pra-islam, 

kedua bagaimana kedatangan Islam dari abad 

6 hingga abad 20 masehi, dan yang ketiga 

tentang Alquran berikut perkembangannya 

sepanjang masa. Ketiganya membicarakan 

tentang islam: keyakinan dan praktik semua 

muslim. 

 

PEMBAHASAN 

 

BIOGRAFI TOKOH 

Biografi kehidupan Mary Pat Fisher cukup 

sulit ditemukan, bahkan sepanjang dari 

penulisan karya ini, terkait dengan biografi 

dan latar belakang kehidupannya belum 

ditemukan informasinya, baik secara global 

atau bahkan informasi yang lebih detail. Fisher 

tergolong sarjana barat yang relatif baru 

sehingga belum ditemukan karya yang 

menyinggung kehidupannya. Fisher menulis 

tentang semua agama, tidak hanya dari 

penelitian akademis, tetapi juga dari 

pengalamannya dengan agama-agama di 

seluruh dunia. Sebagian besar pengetahuannya 

berasal dari komunitas antaragama yang unik 

di Gobind Sadan, India,  tempat di mana dia 

tinggal sejak tahun 1991. Ia belajar pada guru 

spriritual Baba Virsa Singh Ji Maharaj yang 

wafat pada 24 Desember 2007. Selain delapan 

edisi Living Religions, dia telah menulis buku 

teks lain tentang agama dan juga tentang seni. 

 

KARYA-KARYANYA 

Mary Pat Fisher sebagai seorang penulis yang 

fokus dalam studi agama, memiliki beberapa 

karya ilmiah, diantaranya: 

- Fisher, Mary Pat (1986). Heart of 

God: The Light Within Life. 

Connecticut: Fenton Valley. 

- Fisher, Mary Pat (1992). Everyday 

Miracles in the House of God: Stories 

from Gobind Sadan India 

- Fisher, Mary Pat (1997). Living 

Religions: An Encyclopedia of the 

World’s Faiths 

- Fisher, Mary Pat (2000). An 

Anthology of Living Religions 

- Fisher, Mary Pat (2007). Women in 

Religion 

- Fisher, Mary Pat (2017). Living 

Religions 

 

KEHIDUPAN ARAB PRA-ISLAM 

PANDANGAN MARY PAT FISHER 

“Pre-Islamic Arabia” adalah tentang Arab Pra 

Islam yang mucul dari agama Ibrahim (Hanif) 

dan melahirkan Islam dan beberapa sekte 

dalam Islam. Sebagaimana diungkap oleh 

Mary Pat Fisher fase ini mengisahkan 

perbuatan orang-orang nomaden, suku 

Quraish, pedagang yang semuanya bersifat 



110 | JURNAL SINDA Vol. 2 No. 2, Agustus 2022 
 

jahiliyah, musyrik, dan lain-lain. Mengutip 

ungkapan Fazlur Rahman dan Abdullah Saeed 

bahwa kehidupan arab pra Islam tidak hanya 

kritik terhadap tradisi keilmuan Islam, tetapi 

juga menyusun kembali secara tersetuktur 

dengan melibatkan pendekatan sejarah 

pemikiran, yang kemudian dikenal dengan al-

Fikr al-Islamiy.   

Dalam pandangan Mun’im Sirri dalam 

bukunya “Kemunculan Islam dalam 

Kesarjanaan Revisionis” tentang masyarakat 

musyrik pada masa lalu disebutkan bahwa 

mereka hidup di bagian Barat Arabia saat itu 

yang dikenal dengan Hijaz dalam bahasa arab 

berarti “pemisah” (antara dua hal), 

memisahkan dataran tinggi Najd dan pesisir 

Tihamah. Pada awal abad ke tujuh sebgai 

perwujudan dari wahyu ilahi yang diterima 

nabi Muhammad, yakni Mekah, Madinah 

(sebelumnya disebut Yatsrib) dan Ta’if, dan 

Menurut Sayid Qutub bahwa situasi 

masyarakat mekah, dapat digolongkan ke 

dalam lima macam: (1) Jahiliyah, (2) Musyrik, 

(3) Nomaden, (4) Quraish, (5). Pedagang. 

Di sinilah lalu Fisher menyebut bahwa 

kehidupan Arab Pra-Islam yang pertama, 

jahiliyah adalah yang tidak bermoral, suka 

berperang antar suku, merampok, dan 

mengubur anak perempuan hidup-hidup. 

Seringkali disebutkan dalam literatur muslim, 

“jahiliyah” secara lughowi berarti 

“kebodohan”. Namun menurut sebagian 

cendekiawan muslim, seperti Ibnu Mandzur 

dan Jalalidin al-Mahalli menggunakan kata itu 

secara makna ‘urfi dan laqabi merujuk kepada 

setiap Fi’il (prilaku, tindakan, ucapan, dan 

pemikiran).  

Sejak kelahirannya, Islam yang kita kenal 

bahwa meyakini tuhan yang Maha Esa. Lebih 

dari itu, hadirnya Islam adalah pembongkar 

atas struktur sosial dan sistem nalar jahiliyah. 

Mustofa Al-Ghulayini dalam bukunya 

“Idzotun Nasyiin”mengatakan bahwa Nafs 

Jahilah (Nafs Samitah) dalam arti kita buta dan 

lumpuh atas kenyataan yang menindas, jurang 

ketimpangan yang melebar dengan ekploitasi 

sumber daya alam yang merusak. Maka, Islam 

harus merombak kenyataan itu sesuai misi 

awalnya, menyempurnakan manusia sebagai 

manusia.  

Adapun untuk yang kedua, adalah musyrik 

sebagaimana budaya yang tidak Islami atau 

penyembah berhala (watsaniyah), dan dalam 

ka’bah saat itu berisi 360 berhala Hubal, Latta, 

patung Yesus, Maria, dan sebagainya. Dalam 

gagasan Abdul Karim Soroush yang perlu 

dipertimbangkan di sini adalah bahwa 

beberapa tradisi yang bukan Islam seperti 

musyrik ini, adalah ilmu agama yang 

menuntutnya bersifat profan, tidak kebal 

kritik, dan dinamis. Ia berada pada level 

aposteriori di mana keberadaanya didahului 

oleh pengalaman manusia, atau pengalaman 

level praktis, dan ia juga merupakan 

sekumpulan asumsi-asumsi, konsep-konsep, 

keyakinan-keyakinan yang mungkin saja benar 

dan mungkin salah yang didasarkan pada 

konteks penilaian yang diukur oleh 

pengalaman, akal, dan wahyu.   

Ketiga, nomaden (golongan yang berpindah-

pindah), Fisher menyebut mereka sebagai 

perternak sapi yang memindahkan ternak dari 

padang pasir mencari daerah yang memiliki 

beberapa tanaman hijau. dan yang keempat 

adalah suku Quraish sebelum nabi yang 

memiliki kesetiaan tertinggi orang-orang 

kepada suku mereka. Hal tersebut menjadi 

bagian dari identitas mereka meliputi seperti 

aturan dan tanggungjawab dipikul bersama-

sama, kehidupan dikendalikan takdir, dan 

tidak boleh ada kekerasan di area ka’bah. 

Terakhir yang kelima, kelompok pedagang. 

Karena Ka’bah sebagai pusat kota saat itu, 

maka sebelum Islam para pedagang 

melakukan ziarah ke Ka’bah yang menjadi 

bagian penting ekonomi kota. 

Dalam sejarah pra Islam, di sinilah gagasan 

Fisher tentang tonggak sejarah di antara empat 

unsur tersebut, berikut Jahiliyah, Musyrik, 

Nomaden, Quraish, dan Pedagang menjadi 

penting. Sampai sekarang, kehidupan pra 

Islam mereka masih dikaji di berbagai pusat 



111 | JURNAL SINDA Vol. 2 No. 2, Agustus 2022 
 

pendidikan dan perguruan tinggi. Pandangan 

yang ditulis oleh Mary Pat Fisher ini 

merupakan usaha untuk mengangkat kembali 

diskursus seputar Islam dengan 

mempertimbangkan kemungkinan-

kemungkinan pengembangan sesuai tantangan 

baru yang senantiasa berkembang dan tuntutan 

historisitas kemanusiaan yang melingkarinya.        

 

ISLAM DARI ABAD KE-6 HINGGA 

ABAD 20 PANDANGAN MARY PAT 

FISHER 

Bagian ini membahas tentang kedatangan 

Islam, kelahiran nabi Rasulullah Muhammad 

SAW, dan wacana seputar Islam yang 

berkembang pada masa Nabi. Yang saya 

maksud dengan kedatangan Islam lebih pada 

perkara yang berkaitan dengan keyakinan 

umat Islam—dari berbagai perspektif—

bukunya, dan pengaruhnya pada sekitar 

berkaitan dengan praktek. Adapun wacana 

keyakinan lebih kepada sejauh mana Mary Pat 

Fisher merespons isu Islam yang terjadi kala 

itu melalui risetnya. 

Fisher melakukan periodisasi Islam, di 

antaranya adalah dalam karya yang populer 

dan sampai saat ini, yaitu Living Religions, 

dalam karya itu Fisher mengungkapkan bahwa 

Nabi Muhammad dilahirkan pada tahun 570 

M, dan wafat pada tahun 632 M. Priode ini 

kemudian diteliti oleh Fisher untuk 

mengungkap wahyu Alquran pada tahun 610 

M, Hijrah pada tahun 622 M, dan akhirnya 

kemenangan kembali ke Mekah pada tahun 

630 M. Meski demikian, periodisasi 

menghendaki peubahan lebih dari epistimologi 

Islam. Periodisasi lebih menegaskan pada 

penjelasan Islam awal yang belum secara tegas 

melakukan pengadopsian ilmu-ilmu lain yang 

lebih luas yang disebut sebagai Dirasat 

Islamiyah (Islamic Studies).  

Di sinilah satu tahun setelah nabi wafat, Islam 

menyebar seluruh Asia Barat dan jauh keluar. 

Tujuh tahun setalelah nabi wafat pada masa 

Khalid bin Walid (w.642) islam menguasai 

semenanjung Arab dan Syiria, juga 

menaklukan Persia, dan Sassania (berdiri 12 

Abad) pada tahun 637 M. Sepuluh tahun 

setelah nabi wafat, 4000 pasukan Amr Ibn Ash 

menaklukan kota-kota besar Mesir, kekaisaran 

Bizantium, Turki, Asia Tengah, Afrika Utara, 

Sepanyol, dan Prancis pada tahun 732 M. 

Seratus tahun setelah nabi wafat khalifah 

Umayah lebih besar daripada Romawi. 

Ekspansi Arab di luar motif mendasar bahasa 

Fisher sebagai faktor ekonomi.     

Buku Living Religions ini kemudian 

mengungkap kajian Islam tidak hanya berbasis 

tradisionalisme semata, tetapi melibatkan 

tradisi, sejarah, sosiologi, antropologi, dan 

lain-lain. Seperti Islam dari abad keenam 

hingga sebelas masehi, jika dipetakan, 

meliputi penyebaran Islam pada tahun 633 M, 

penulisan Alquran pada tahun 650 M, dinasti 

umayah pada tahun 661-750 M, karbala pada 

tahun 680, Rabiah ‘Adawiyah pada tahun 713-

801 M, Al-Hallaj pada tahun 858-922 M, 

yazid al-Bustomi dan Juned al-Baghdadi wafat 

pada tahun 910 M, Adbu Sa’id Abu al-Khayr 

dan Al-Ghazali pada tahun 1058-1111 M, Ibnu 

Rush pada tahun 1126-1198 M, hingga priode 

jalaludin Rumi pada tahun 1207-1273 M. 

Periode-periode yang indah, setidaknya dalam 

setiap masa muncul sekte atau golongan baru 

dalam Islam.  

Sementara itu, sejarah bercerita pada kita 

tentang suatu masa ketika Islam benar-benar 

menjadi kekuatan ekonomi, politik, dan 

kebudayaan yang perkasa. Fisher mengatakan 

bahwa ada Salahuddin al-Ayubi yang merebut 

kembali Yerusalem pada tahun 1187 M dan 

Turki yang menaklukan Konstaninopel pada 

tahun 1453. Namun, apakah kemajuan Islam 

itu menjadikan semakin jaya dan mulia 

sebagaimana yang membuat sarjana Barat 

semacam Fisher gerah bahwa wilayah muslim 

jatuh di bawah dominasi eropa pada tahun 

1900 M, pemisahan muslim Pakistan dari 

Hindu-India pada tahun 1947 M, dan ISIS 

mendeklarasikan dirinya sebagai kekhalifahan 

baru pada tahun 2014 M. 



112 | JURNAL SINDA Vol. 2 No. 2, Agustus 2022 
 

Lebih dari itu, sejak akhir abad 18, awal abad 

19 modernitas dicapai oleh dominasi Barat, 

dunia Barat mulai perlahan mengeluarkan 

kebijakannya. Dengan kebijakan itu lahirlah 

kebijakan baru yang mencoba melakukan 

pembatasan bagi kondisi umat Islam. Beberapa 

kebijakan tersebut diantaranya adalaht: di 

Swiss kebijakan larangan simbol-simbol 

agama dan pembangunan menara Masjid sejak 

tahun 2004 hingga 2009, di Prancis melarang 

menggunakan cadar disemua tempat umum 

berakibat banyak yang meninggalkan sekolah. 

Pembatasan simbol agama ini menurut Fisher 

adalah jenis ketakutan, kekhawatiran 

keamanan, dan kekuatan politik, serta 

kebencian yang menyebabkan pemisah 

penduduk muslim dan non muslim.     

Di dunia Islam mulai perlahan menyadari 

kebijakan-kebijakan tersebut dan mencoba 

melakukan kritik dan perbaikan. Beberapa 

kritik tersebut adalah seperti Islam di Eropa, 

Amerika, Prancis, Inggris, Afrika, dan Asia 

yang mempertahankan budaya tradisional 

daripada mengadopsi budaya Eropa dan paling 

toleran dari Prosestan, Katolik, dan Yahudi. 

Republik Turki sekuler pada tahun 1923, di 

Pakistan Barat ekspresi dunia timur dengan 

toleran pada tahun 1947, di Nigeria Utara 

pembatasan jam kerja, di Arab Saudi dan 

Australia ruang publik harus cadar, di Iran 

dengan Jilbab pada tahun 1999. Dan yang 

telakhir di Riad limabelas Universitas bagi 

perempuan pada tahun 2011. Umat Islam 

mengerahkan usaha mereka untuk mengubah 

pola pikir, epistemologi, maupun nalar umat 

Islam di kehidupan publik. Kritik dan 

perbaikan semacam ini menurut Arkoun perlu 

ada pembongkaran (dekonstruksi) dari nalar 

Islam “yang tak terpikirkan (I’impense), dan 

yang tak dapat dipikirkan (I’impensable)”.   

Berbeda sejak priode awal Islam, pada abad 

Modern sampai kontemporer, setidaknya 

priode yang cukup lama menggunakan tiga 

metode dalam mengungkapkannya. Pertama, 

Fisher melakukan upaya historis (menentukan 

asal-muasal) terhadap sebuah sumber sejarah 

yang merupakan salah satu substansi 

penelitian sejarah. Yaitu, ketika sumber 

sejarah tersebut terbukti tidak benar di 

kemudian hari, maka seluruh teori yang 

terbangun bisa roboh. Teori inilah yang 

menjadi empistemologi Fisher dalam 

merekonstruksi sejarah awal Islam dalam 

karyanya. 

Kedua, Fisher menerapkan metode Interview, 

artinya Fisher hanya mewancarai beberapa 

orang tentang Islam yang dianggap telah 

mewakili data dari penelitiannya. Setelah data 

terkumpul, Fisher menggunakan metode 

ketiga, yaitu Analisis isi. Yakni analisis teks 

(sejarah) dengan menggunakan pendekatan 

tradisi Islam yang disertai dengan bukti-bukti 

konkre3t, sehingga metode ini secara 

keseluruhan menganalisis keyakinan dan 

praktek semua muslim.  

Metode dan pendekatan yang digunakan 

Fisher ini sampai pada kesimpulan yang 

dicapai oleh Fisher bukan hanya merobohkan 

teori-teori yang telah lama dibangun oleh 

sarjana barat, tetapi juga menganggap Alquran 

sebagai sumber utama yang otentik dari abad 

pertama. Alquran inilah yang menjadi objek 

kajian dalam penelitiannya.   

 

ALASAN MARY PAT FISHER MEMILIH 

AL-QUR’AN 

Dalam sebuah riset akademik, dibutuhkan 

sebuah kepustakaan untuk pembuktian yang 

kita hadirkan. Begitu pula dengan langkah 

Fisher, pasti ada alasan-alasan tertentu Fisher 

memilih Alquran sebagai salah satu 

penelitiannya untuk membuktikan pengalaman 

keagamaan. Sayid M. Husein menyebut 

alasan-alasan tersebut adalah: pertama, 

Alquran adalah kitab yang dikirim sebagai 

koreksi terakhir dalam tradisi monoteistik 

yang berkelanjutan terutama pada abad 

duapuluh di Iran. Kedua, alquran memiliki 

tingkatan makna dan lapisan makna, karena di 

dalamnya masih murni mengandung makna 

idiomatic expression, grammatical stuktur, 

histori (Kristen, Yahudi, dll), ditunjukan 



113 | JURNAL SINDA Vol. 2 No. 2, Agustus 2022 
 

kepada situasi. Ketiga, makna mistik atau 

makna takwil di dalamnya hanya diketahui 

nabi dan orang-orang suci.  

Pertanyaan Mary Pat Fisher perlu dipertegas 

kembali bahwa mengapa Alquran penting 

dalam Islam, banyak diasumsikan terutama 

oleh para pakar yang concern ke fokus studi 

living Alquran, sebagai “wahyu” yang diterima 

sebagai firman tuhan. Wahyu tersebut 

menyimpan “pesan” yang berkaitan dengan 

kebutuhan organisasi, kehidupan sosial, 

hubungan manusia dengan tuhan, perkara 

ghaib, hari penghakiman dan keesaan tuhan 

bisa dipahami sebagai agama premodial ajaran 

semua agama, dan tugas Nabi Muhammad 

hanya mengingatkan. Fisher mengutip dalam 

kitab Yohanes 14:16 dan 26 dari perjanjian 

baru Kristen: “kedatangan Muhammad 

membantu manusia setelahnya”, yang dalam 

Alquran, surat Muhammad, “aku beriman 

kepada kitab apapun yang diturunkan Allah 

dan diperintah memutuskan secara adil antara 

kamu, Allah adalah tuhan kami dan tuhanmu”.  

Diskusi ajaran utama Alquran dalam kaitannya 

dengan Islam dengan teks-teks sarjana muslim, 

sudah banyak bermunculan. Meminjam bahasa 

Fisher, praktik keagamaan adalah beberapa 

kaitan dengan keimanan, solat, zakat, puasa, 

dan haji, sebagai inti ajaran Islam. Kelimanya 

fokus pada bagaimana pengaruh Alquran 

ketika dipahami atau pun dipraktekkan. Dalam 

perkembangan islam, ada masa terjadinya 

penggabungan spiritual dan kekuasaan sekuler 

di bawah satu penguasa. Kemudian 

penyebarannya bukan dengan pedang 

melainkan perdagangan (faktor ekonomi), dan 

juga para sufi (dengan akhlak), dengan pedang 

(membebaskan atau mempertahankan). Martin 

Van Bruinessen dalam bukunya “Kitab 

Kuning, Pesantren dan Tarekat” mengatakan 

bahwa orang muslim Arab lewat perdagangan 

internasional, di dalamnya juga ada peranan 

aliansi politik.  

Mengenai hukum syari’ah dan etika, Fisher 

tidak terjebak dalam kategori Islam sebagai 

norma. Mereka yang berada di jalur ini 

cenderung menutup mata terhadap keseharian 

masyarakat muslim dan kedalam tatanan 

masyarakat apa pun berkenaan dengan norma 

Islam yang berupa simbol sebagai segalanya. 

Tetapi, sisi melalui sejarahnya, fisher 

mengatakan bahwa pada abad ke-2 bani 

Abasiyah mengganti bani umayah dalam hal 

mengatur kehidupan sosial dan politik sesuai 

tradisi spiritual Islam dan menggabungkan 

syariah dan etika. Dalam bahasa Nurcholis 

Madjid perlu dibedakan mana itu Islam 

doktrin, dan mana Islam yang mengejawantah 

ke dalam peradaban; mana yang sifatnya 

normatif dan mana yang historis. 

Kembali ke syariah (Alquran dan hadist), 

menurut fisher memang itu pedoman ilahi 

umat Islam menjalani hidup. Pertama, muslim 

yang mengembangkan fikih, proses 

memahami, menafsirkan, dan menerapkan 

syariah. Yang dimaksud fikih menurut fisher 

adalah menggabungkan norma-norma dalam 

syariat dan upaya manusia untuk mengetahui 

itu. Untuk yang kedua, jika persoalan yang 

tidak ada di Alquran atau Hadist maka 

menggunakan akal dan qias (analogi) yang 

berkembang di wilayah yang berbeda.  

Meskipun tradisi di Barat tentang syariah 

sebagai monolik dan tidak berubah.  

Meskipun demikian, Fisher membedakan 

pandangan suni dan syiah, jika kelompok 

sunni bahwa berubahnya keadaan hidup, 

hukum dalam Alquran dan Hadist harus terus 

ditafsirkan. Namun, pandangan syiah adalah 

syariah ditafsirkan oleh ahli hukum, termasuk 

kajian yang cermat Alquran Hadist sebagai 

dasar pendapat hukum dilakukan para ulama 

yang mengabdikan seluruh hidup mereka 

untuk ini. 

Persoalan mengenai diskursus keilmuan Islam 

mengenai siapa yang benar dalam memahami 

agama tidak pernah hilang dalam pergulatan 

pemikiran, dan penafsiran. Pertentangan masa 

lalu antara Khawarij, Sunni, Syiah, dan 

sebagainya hingga kini masih bertahan, meski 

dalam bentuknya yang berbeda dan beragam. 

Masing-masing kelompok, sekte, mazhab, dan 



114 | JURNAL SINDA Vol. 2 No. 2, Agustus 2022 
 

aliran mengaku sebagai yang paling benar 

mewakili kebenaran Islam. 

Klaim atas kebenaran tersebut tidak jarang 

melahirkan apa yang disebut sebagai 

otoritarianisme; yang didefinisikan oleh 

Khaled Abou el Fadl sebagai “sebuah 

metodologi hermeneutika yang merampas dan 

menundukkan mekanisme pancarian makna 

dari sebuah teks ke dalam pembacaan yang 

sangat subyektif dan selektif”. Ajaran agama 

tidak lagi dapat ditafsirkan sesuai dengan 

perkembangan zaman sebab warisan klasik 

telah membeku dalam tradisi Islam. Penafsiran 

masa lalu telah bertransformasi menjadi teks 

yang sakral dan otoritatif yang kemudian 

menjadikan keengganan untuk melakukan 

perubahan demi kemajuan Islam sendiri. 

Kemajuan Islam dalam sejarah menuturkan 

bahwa Islam pernah benar-benar menjadi 

kekuatan ekonomi, politik, dan kebudayaan 

yang perkasa. Ada Daulah Abbasiyah yang 

melahirkan banyak ulama dan ilmuwan dari 

berbagai bidang, yang merentang pada bidang 

keagamaan, filsafat, kesenian, kedokteran, 

matematik, sampai astronomi. Ada kerajaan 

Turki Usmani yang kekuatannya paling 

mampu menggetarkan Eropa. Pendeknya, 

Islam sebagai sesuatu yang agung, benar-benar 

mewujud dalam sejarah, di kala dunia di luar 

Islam diliputi kegelapan. Faktanya tersebut 

menunjukkan bahwa Islam, pada dirinya, 

merupakan biang keladi kemunduran adalah 

keliru.    

Membahas Alquran dalam perkembangannya 

dan ilmu keIslaman adalah hal yang penting. 

Bagaimanapun, aspek ilmu keislaman 

menuntut masuknya aspek Alquran atau 

perkembangannya itu sendiri. Hal yang utama 

di sini, kemudian dilanjutkan dengan 

rekonstruksi lapisan dan tingkatan maknanya 

Alquran. Dari semua penjelasan Mary Pat 

yang saya petakan ini, saya melalui sub bab ini 

akan menjelaskan satu persatu mengenai 

pengalaman keagamaan dan lantas 

menyusunnya kembali menjadi sebuah 

gambaran utuh. Tidak berhenti di situ. 

dijelaskan pula mengapa misalnya keilmuan 

Islam dan Alquran ini dipahami oleh Mary Pat 

sebagai tidak akan tercapai kemajuan 

sebagaimana yang terjadi dalam dunia Barat. 

Aplikasi diskursus Islam, keyakinan, praktik 

keagamaan dituntut untuk dipersiapkan.  

Lebih dari semua itu, Fisher mengatatakan 

bahwa pada abad ke-21 Islam membebaskan 

diri dari sirklus kekerasan, aksi teror, perang, 

dan mengindari pengulangan pangalaman pada 

abad ke-20 dimana abad umat manusia dilanda 

bencana, tidak ada cara lain kecuali dengan 

memahami dan mempraktikkan setiap hak 

asasi manusia untuk semua manusia, terlepas 

dari ras, jenis kelamin, keyakinan, kebangsaan, 

dan status sosial. Lebih jauh, ia mengatakan 

Islam di masa depan, perpecahan Sunni Syiah 

harus diselesaikan, ekstrimisme bukan ajaran 

Islam, sedangkan konsep kasih sayang, dan 

kesadaran semua manusia satu, yakni nilai-

nilai Islam bukan ditunjukan politik melainkan 

masyarakat dunia, terintergrasi, komunitas 

yang tidak mengenal batas, dan hak asasi 

manusia. 

STUDI KRITIS KEHIDUPAN ISLAM  

Sub Bab sebelumnya berkelindan dengan poin 

terkhir ini, meski semuanya juga berkelindan. 

Setelah kita mendiskusikan ihwal alasan Mary 

Pat Fisher memilih Alquran, maka poin 

terakhir ini mencoba masuk ke level lebih 

mendasar. Adalah bagaimana pola Mary Pat 

dalam meriset Islam dalam penelitiannya 

secara persis. Melalui poin ini saya mencoba 

menemukan keyakinan dan praktik semua 

muslim. Keyakinan di sini mencakup asumsi 

dasar, paradigma, dan metode praktis dalam 

memahami Al-Qur’an. Penjelasan mengenai 

mengapa metodenya demikian adalah isu lain 

yang tentunya akan saya bahas juga. Poin 

terakhir ini juga akan berupaya mencari titik 

kait antara satu poin dengan lainnya. Bolehlah 

disebut kesimpulan. 

Fisher dengan metodenya telah memberi 

kontribusi bagi studi Islam, kajian yang Fisher 

tawarkan dapat memberi persepektif baru bagi 



115 | JURNAL SINDA Vol. 2 No. 2, Agustus 2022 
 

sarjana Barat sebagaimana dalam karyanya, ia 

mengatakan bahwa Islam adalah agama yang 

banyak dipelajari di dunia setelah Kristen dan 

Yudaisme. Lebih dari 95% di 25 negara 

komunitas muslim syiah, tapi kefokusan 

terhadap kelompok sunni menjadi sebuah 

kelemahan dalam penelitiannya agar lebih 

objektif, oleh karena itu alangkah lebih 

objektif lagi dalam sebuah penelitiannya 

ketika Fisher juga mengkomparasikan dengan 

pemikir Islam yang lain. Ada Rasyid Ridha, 

Muhammad Abduh, Jamaluddin Al-Afghani, 

bahwa bagi mereka Islam yang dianggap ya’lu 

wa la yu’la alih itu kini terjerumus dalam 

tempurung yang ia bangun sendiri. Hal itulah 

yang membuat slogan al-islamu mahjubun bil 

muslim, keagungan Islam tertutupi oleh 

pemeluknya sendiri.    

Kemudian adalah apakah kelompok Islam juga 

sama pesatnya peningkatan poulasi Islam itu 

sebagaimana selogan al-Islamu ya’lu wa la 

yu’la alih itulah arah kritik tulisan ini, sesuatu 

yang perlu dicermati adalah ketika melihat 

ajaran Islam yang banyak dipelajari di negara-

negara dengan penduduk muslim lebih dari 

95% di duapuluh negara tertinggal. Tertinggal 

di sini bisa diartikan dari banyak sisi. Secara 

ekonomi mereka masuk negara miskin 

(kalaupun ada yang kaya hanya sekadar 

mengandalkan minyak, seperti Qatar dan 

UEA). Secara politik, mereka otoriter atau 

penuh kekacauan sebab ekstemisme. Secara 

geopolitik ia  hanya negara satelit dan secara 

kebudayaan pun mandek. Sementara itu, 

penduduk muslim terbesar di dunia ada 

Indonesia, Pakistan, dan Bangladesh. 

Ketertinggalan tiga negara itu saja sudah 

cukup memberi stimulus tentang hadirnya 

pertanyaaan besar, apakah memang ada 

masalah dalam Islam itu sendiri, atau yang 

bermasalah adalah pemeluknya? Dan kalau 

begitu, kenapa Islam terlalu banyak 

disalahpahami dan ditafsirkan? 

Fisher melihat ketertinggalan islam dalam 

pergaulan internasional disebabkan secara 

politik oleh ekstrimis itu dari abad delapan 

belas sampai dua puluh. Bahwa kekuatan 

Eropa atas bagian-bagian Afrika Utara, Timur 

Tengah dan Asia dipemimpin oleh kekuasaan 

muslim. Perjuangan politik mereka penuh atas 

kemerdekaan menggunakan senjata, misalnya 

Timur Tengah banyak pemimpin memandang 

sekulerisasi, kemerosotan moral, korupsi, dan 

pemerintah otoriter, keadaan semua ini 

menyebabkan pentingnya mengembalikan cara 

hidup Islam. Argumen kuat untuk 

menggambarkan kembangkitan islam dalam 

bahasa Riffat Hassan adalah fundamentalisme, 

yakni pada awal abad ke-20 yang menyerukan 

agama untuk kembali kepada Injil secara 

harfiyah, penggunaan istilah Barat dan Kristen 

terhadap dunia Islam tentu sangat meragukan, 

ada kata Arab bagi istilah fundamentalisme 

adalah Ushuli (akar). 

Dari upaya memodernisasikan Turki, dalam 

prosesnya, interpretasi baru tentang Islam 

mulai bermunculan. Muhammad Ibn Abdul 

Wahab (1703-1993) seorang sarjana hukum 

memperbaharui atau mendesak untuk 

membuang semua praktik yang tidak sesuai 

Alquran dan Sunnah. Ajarannya sangat 

konservatif secara budaya dan agama, yakni 

kembali hidup sederhana, saleh, tanpa hiasan –

mengenai riba sampai kerakusan materi itu 

dengan metode investasi, dan pemerasan 

dibalut dengan pakaian hukum– ajarannya 

berkembang yang sekarang menjadi Arab 

Saudi. Oleh sebab itu, Roxanne L. Euben 

dalam beberapa hal benar ketika menunjukan 

bahwa “setidaknya ada pola-pola dalam proses 

ketika fundamentalis Islam membentuk tradisi 

berdasarkan Alquran dan kehidupan 

Rasulullah.”   

Fisher melanjutkan bahwa kehilangan stuktur 

tradisional dan umumnya tidak berdaya 

melawan manipulasi negara-negara asing. 

Akan tetapi muslim menemukan kekuatannya 

dalam minyak, pada tahun 1970 OPEC 

(organisasi negara-negara pengekspor minyak) 

sehingga yang dulu negara-negara miskin dan 

pentingnya memperkuat citra diri di kekuatan 

global. Maka ketika kekayaan mengalir 

mengganggu kehidupan mapan, yakni islam 

menjadi konervatif, dan stabilitas di tengah 



116 | JURNAL SINDA Vol. 2 No. 2, Agustus 2022 
 

kekacauan perubahan kehidupan modern. 

Kemudian peningkatan literasi, urbanisasi, 

membantu minat terhadap islam. Islam 

memberi cetak biru pemerintahnya, seperti 

nilai-nilai spiritual ke dalam masyarakat dan 

politik sebagaimana dilakukan nabi di 

Madinah, bersatu, adil, sejahtra, religious, 

tetapi tidak semua terwujud. Di titik ini, Islam 

tradisional terbagi menjadi tiga, berikut Darul 

Islam, Darul Harb, dan, Darul Sulh.  

Pada abad ke 20, Sayid Qutub (1906-1966) 

banyak tulisannya yang lahir dari penjara 

selama bertahun-tahun oleh pemerintahan 

Mesir sebelum akhirnya mengeksekusi. 

Pandangannya bahwa Barat sebagai sumber 

kejahatan dan kemerosotan moral, di Barat 

orang Islam sebagai menerjemahkan jihad 

adalah perang suci. Dan di media-media 

muslim didorong untuk berperang melawan 

orang lain. Fisher melihat bahwa makna 

sesungguhnya jihad dalam Alquran adalah 

berjuang, sedangkan dalam hadist jihad terbagi 

menjadi dua, yakni kubro adalah perjuangan 

melawan diri sendiri antara benar salah, 

keegoisan, kebenaran, cinta, benci, dan sughra 

lebih pada upaya eksternal melindungi jalan 

tuhan –aturan Tuhan seperti syariat, hukum, 

menjaga hidup, harta, dan kehormatan– dari 

kekuatan jahat.  

Pembelaan Fisher terhadap penelitiannya 

bahwa tujuan dasar pengantar Islam adalah 

untuk menunjukan muslim adalah manusia 

yang rasional, keyakinan mereka layak 

dihormati. Ditingkat tinggi penelitian 

akademis sarjana Barat memahami keyakinan 

dan praktik Islam dalam istilah mereka sendiri, 

daripada melalui lensa Barat seperti teori 

feminis atau pemikiran sekuler-liberal. Tetapi 

kekurangan Fisher dengan referensi pendapat 

tokoh-tokoh yang lainnya, Fisher hanya 

berputar-putar pada pendapat mereka. 

Alangkah lebih baiknya jika Fisher juga 

mengambil pendapat tokoh-tokoh muslim 

klasik, modern, atau kontemporer.  

Keadaan semua hal di atas, agar Islam kembali 

menjadi solusi atas zaman yang kini tengah 

berlangsung. Bukan malah menjadi masalah, 

sebagaimana banyaknya kemelaratan di dunia 

Islam, sekaligus banyaknya teroris yang saat 

ini juga bercokol dari dunia islam. Terakhir, 

sejauh mana sumbangan dunia Islam terhadap 

peradaban dunia, itu adalah ukuran mulia atau 

hina dirinya. Jika dunia Islam sejauh ini hanya 

menyumbangkan imigran gelap dan 

banyaknya anak belaka, maka predikat dunia 

Islam sebagai dunia yang terbelakang, adalah 

sesuatu yang memang sudah sepantasnya. 

Umat muslim sendiri yang harus 

bertanggungjawab mengapa Islam terhina.     

 

KESIMPULAN 

Dari sedikit pemaparan di atas kita bisa 

berkata bahwa Mary Pat Fisher merupakan 

sarjana Barat yang mengakui keyakinan dan 

praktik semua muslim, dia tidak ragu untuk 

mengatakan bahwa Alquran dia yakini 

sebagaimana yang kita yakini, Fisher-pun 

mengakui Alquran sebagai wahyu untuk 

Rasulullah. 

Fisher tergolong sarjana Barat baru sehingga 

belum ditemukan karya yang menyinggung 

kehidupannya, Fisher merupakan penulis yang 

pertama kali datang pada tahun 1991 dan 

tinggal di komunitas spiritual antaragama di 

pinggiran selatan New Delhi, Gobind Sadan 

India. Ia belajar pada guru spriritual Baba 

Virsa Singh Ji Maharaj dan wafat pada 24 

Desember 2007. 

Dalam risetnya, Fisher menggunakan tiga 

metode. Pertama menggunakan metode 

historis: Fisher tidak selalu meneliti Islam 

yang ada dalam Living Religions, namun 

Fisher hanya mengambil beberapa bagian 

tentang kepercayaan dan praktik Islam dari 

masing-masing tradisi ini telah berkembang. 

Pendekatan ajaran sejarah tradisional, agama 

asli, dan gerakan keagamaan baru.    

Pendekatan selanjutnya, yang disebut 

Interview artinya Fisher berangkat dari suatu 

kenyataan dan hanya mewancarai beberapa 



117 | JURNAL SINDA Vol. 2 No. 2, Agustus 2022 
 

orang tentang Islam yang dianggap telah 

mewakili data dari penelitiannya. Yang 

telakhir yaitu menggunakan metode Analisis 

isi¸ yakni analisis teks (sejarah) dengan 

menggunakan pendekatan tradisi Islam yang di 

sertai dengan bukti-bukti konkrit, maka secara 

keseluruhan menganalisa dan menarik sumber-

sumber awal dari kompilasi yang ada, dan 

fokus terhadap materi kepercayaan dan praktik 

semua muslim.  

DAFTAR PUSTAKA 

- Fisher, Mary Pat. Living Religions, 

Laurence King Publishing, London. 

2016. 

- El Fadl, Khaled Abou, Yang 

Berwibawa dan Otoritarian dalam 

Wacana Islam, Dar Taiba. 1997. 

- Madjid, Nurcholis, Islam, Doktrin, 

dan Peradaban, Paramadina, Jakarta, 

1993. 

- https://en.wikipedia.org/wiki/Mary_Pa

t_Fisher 

- Sirry, Mun’im, Kemunculan Islam 

dalam Kesarjanaan Revormis, Suka 

Press, Yogyakarta, 2017. 

- Mustofa al-Ghulayin, Idzotun Nasyiin, 

Majmu' al-'Ilmi al-'Arabi, Bairut, 

Damasykus, 1936. 

- Hartung, Jen Peter, The Expansion of 

Prophetic Experience: Essays on 

Historicity, Contingency and Plurality 

in Religion By Abdul Karim Soroush, 

Journal of Qur’anic Studies Volume 

22, Issue 2, 2009.  

- Ibn Manzur, Abi Fadl Jamaluddin 

Muhammad bin Mukarm, Linasul 

‘Arabi, Daar Shodar, Beirut Lebanon.  

- al-Mahalli, Jalalidin, Khasyiyah 

Adamyati ‘Ala Syarkh al-Waraqat, 

Daar Ihya As-Salam, Haramain.  

- Saeed, Abdullah, Islamic Thought: an 

Introduction, London and NewYork: 

Routledge, 2006. Journals 

- -------------------, Al-Qur’an Abad 21, 

Tafsir Kontekstual, Trans. Evan 

Nurtawab, Bandung: Mizan, 2016. 

- Arkoun, Muhammad, Al-Fikr al Islam 

Qiraat Ilmiah, Beirut, Markaz al-Inma 

al-Arabi, 1987. 

- Bruinessen, Martin Van, “Kitab 

Kuning, Pesantren, dan Tarekat” 

Mizan, Bandung, 1999. 

- Hassan, Riffat, “The Burgeoning of 

Islamic Fundamentalism: Toward an 

Understanding of The Phenomenon.” 

Edited by Norman J. Cohen. 

Michigan: William B. Erdmans, 1991.  

- L. Eubne, Roxanne, Enemy in The 

Mirror: Islamic Fundamentalism and 

The Limits of Modern Rationalism, 

Princeton University Press. 1966 

 

 

 

https://en.wikipedia.org/wiki/Mary_Pat_Fisher
https://en.wikipedia.org/wiki/Mary_Pat_Fisher

