ISSN : 2615-1995,

E-ISSN : 2615-0654
Vol : 2 No. 2, Agustus 2022

=== (OMPREHENSIVE JOURNAL OF ISLAMIC SOCIAL STUDIES

DOl :
doi.org/10.28926/sinda.v2i2
. 466

IMAM NAWAWI BANTEN, AYAT PERANG, DAN PERJANJIAN DAMAI

Jauharudin!
1STID Al Biruni, Indonesia
Email: Yjauharudin@stidalbiruni.ac.id

Informasi ABSTRACT
artikel
Sejarah artikel: Imam Nawawi Banten is the main reference of Indonesian Islam. Islam in
Diterima Indonesia has the jargon "rahmatan lil alamin", love for the universe. However,
2 Juli 2022 . . . . .
Revisi this narrative is nothing more than a counter narrative to the narrative of
22 Juli 2022 Islamic radicalism that emerged after the Bali Bombing I and II events,
Dipublikasikan conducted by Amrozi et al. The radical narrative Amrozi et al. supported by
2 Agustus 2022 Q.S. al-Taubah (9): 5. The paradox that then arises is: Islam which claims to be
—LOI rahmatan lil alamin is nothing more than an effort to fix the image of Islam that is
bad. Against this paradox, the author will try to question the interpretation of
Imam Nawawi Banten on 9: 5 in the commentary Marah Labid. The conclusions
of the authors are (1) Epistemologically, Imam Nawawi uses a structural
approach to interpret Q 9: 5. (2) The interpretation of Imam Nawawi on 9: 5 is:
war is an option to establish peace when an agreed peace agreement is betrayed.
Keyword:
epistermologi,
perang,

perjanjian damai,

radikalisasi,
struktural, tafsir

ABSTRAK

Kata Kunci:

epistemologi,
perang,

perjanjian damai,

radikalisasi,
struktural, tafsir

Imam Nawawi Banten merupakan rujukan utama Islam Indonesia. Islam di
Indonesia memiliki jargon ‘rahmatan lil alamin’, kasih untuk semesta. Hanya saja,
narasi ini tidak lebih dari kontra narasi terhadap narasi radikalisme Islam yang
muncul pasca peristiwa Bom Bali I dan II, yang dilakukan oleh Amrozi dkk.
Adapun narasi radikalisme Amrozi dkk. didukung oleh Q.S. al-Taubah (9): 5.
Paradoks yang kemudian muncul adalah: Islam yang mengeklaim dirinya sebagai
rahmatan lil alamin ternyata tidak lebih dari usaha untuk membenahi citra Islam
yang sedang buruk. Berlatarbelakang dari paradoks ini, penulis akan berusaha
menyoal kembali tafsir Imam Nawawi Banten terhadap Q 9: 5 dalam kitab tafsir
Marih Labid. Adapun kesimpulan penulis adalah (1) Secara epistemologis, Imam
Nawawi menggunakan pendekatan struktural untuk menafsir Q 9: 5. (2) Adapun
tafsir Imam Nawawi terhadap Q 9: 5 adalah: perang merupakan pilihan untuk
menegakkan perdamaian ketika perjanjian damai yang disepakati dihianati.

A. Latar Belakang Masalah Hasil survei Lizzuardi Birru dan

Lembaga Survei Indonesia menyatakan:

69 | JURNAL SINDA Vol. 2 No. 2, Agustus 2022


mailto:jauharudin@stidalbiruni.ac.id

dari 33 provinsi di Indonesia, ada 3
daerah yang rentan dengan tindakan
radikalisme?, yaitu: Aceh dengan indeks
kerentanan 56,8%, Jawa Barat (46,6%), dan
Banten (46,6%). Lebih lanjut, survei yang
dilakukan oleh LIPI di lima universitas
besar di Indonesia UGM, Ul, IPB, UNAIR
dan UNDIP,
peningkatan

menunjukkan  terjadi

pemahaman
‘fundamentalisme’ keagamaan di
kalangan mahasiswa kampus-kampus
tersebut. Berikutnya, Survei Lembaga
Kajian Islam dan Perdamaian (LaKIP),
menunjukkan hampir 50% pelajar setuju
dengan  tindakan  radikal. = Secara
kuantitatif, data hasil survei
menyebutkan: 25% siswa dan 21% guru
menyatakan Pancasila tidak relevan lagi.
Sementara 84,8% siswa dan 76,2% guru
setuju dengan penerapan Syariat Islam di
Indonesia. Berikutnya 52,3% siswa dan
14,2% membenarkan serangan bom.
Adapun data BNPT (Badan Nasional
Penanggulangan Teroris) menyatakan,
bahwa sudah 514 WNI yang tergabung
ISIS dan 106 di antaranya sudah di
deportasi ke Indonesia. Pada Maret
2015, 16 WNI ditangkap pemerintah
Turki di Gaziantep, perbatasan Turki
dan Suriah. Sedangkan Survei The Pew
Research Center pada 2015,
mengungkapkan: di Indonesia, sekitar 4
% atau sekitar 10 juta orang warga
ISIS. Adapun

sebagian besar dari 10 juta tersebut

Indonesia mendukung

merupakan anak-anak muda (Galih P.M.,
dkk: 2017).

1 Term radikalisme ini tidak bisa dimaknai secara
literal, namun harus dimaknai sesuai dengan
terminologi yang berkembang di media massa saat
ini, yaitu: pemahaman agama yang mengarah
kepada praktik teror. Selain itu, mengacu pada term
yang sering digunakan oleh media massa, pada
dasarnya, term radikalsime memiliki padanan
dengan term fundamentalisme.

70 | JURNAL SINDA Vol. 2 No. 2, Agustus 2022

Pada dasarnya, praktik radikaslisme
mulai populer pasca insiden Bom Bali I
dan II yang dilakukan oleh Amrozi dkk.
Berkembangnya  Radikalisme agama
didasarkan ~ pada pandangan  kolot
keyakinan yang berimplikasi pada
kekerasan (Nasution, 1995: 124). Praktik
radikalisme dilegitimiasi oleh Q.S. al-

Taubah (9) : 5:

5 ah 938 5 b gaida g Cua (S pliall | sl

" Maka perangilah orang-orang Musyrik
dimana saja kalian temui, tangkaplah dan
kepunglah mereka, dan awasilah di setiap
tempat pengintaian" (Q.S. al-Taubah : 5)

Ayat ini dijadikan sebagai legitimasi benar
oleh  orang-orang  radikal  untuk
membunuh, menangkap, mengepung dan
mengawasi gerak-gerik orang politheis
(musyrik).

Berikutnya, muncul di Indonesia
narasi ‘rahmatan lil alamin’ -Islam menebar
cinta untuk semesta- sebagai bentuk
kontra narasi untuk melawan narasi yang
diusung oleh Amrozi dkk. Pada dasarnya,
narasi rahmatan lil alamin ini diusung oleh
ormas (Organisasi Masyarakat) NU
(Nahdlotul Ulama). Pasalnya, jarang
sekali ormas di luar NU yang
menggunakan term ini. Bagi NU, Islam
yang menebar cinta tidak mungkin
menyuruh untuk membunuh, mengebom
dan meng-genogsida orang selain Islam.
Berikutnya, @ ada  penelitian  yang
menyatakan bahwa NU tidak lebih dari
institusionalisasi dari pemikiran Imam
Nawawi Banten (Mamat S.B.: 2010).
Dengan begini, narasi rahmatan lil alamin
pada dasarnya dimunculkan oleh Imam
Nawawi Banten. Pertanyaan yang
kemudian muncul, bagaimana Imam
Nawawi Banten -yang mengusung narasi



rahmatan lil alamin- menafsir Q.S. al-
Taubah (9)
menyuruh umat Islam untuk membunuh,

5, yang secara literal

mengepung bahkan genogsida orang
politheis?

Penelitian ini akan terfokus untuk
menjawab pertanyaan penelitian tersebut.
Peneliti akan mengkaji penafsiran Imam
Nawawi banten terhadap Q.S. al-Taubah
(9) : 5 dalam kitab tafsir Imam Nawawi
Banten yang berjudul Marah Labid. Peneliti
akan memberi analisa terhadap tafsir Q.S.
al-Taubah (9) : 5 Imam al-Nawawi dari
sudut pandang metotodologis dan
aksiologis.  Pertama, sudut pandang
metodologis yang penulis maksud di sini
adalah penulis akan melihat asumsi dasar,
metode dan sumber tafsir Imam Nawawi
Banten. Berikutnya penulis akan melihat
hasil penafsiran Imam Nawawi Banten
terhadap Q.S. al-Taubah (9): 5. Kedua,
sudut pandang aksiologis yang penulis
maksud adalah melihat nilai-nilai yang
ditawarkan oleh Imam Nawawi dari tafsir
Q.S. al-Taubah (9)
mengkontektualisasikannya kepada isu-

: 5, lalu kemudian

isu aktual yang berkembang di Indonesia.

B. Telaah Pustaka

Pada bagian ini, penulis akan

menguraikan mengenai penelitian
sebelumnya tentang Imam Nawawi.
Adapun tujuan dari bagian ini adalah:
untuk melihat sejauh mana penelitian
sebelumnya mengkaji Imam Nawawi dan
memperlihatkan posisi penulis dalam
kontestasi  penelitia yang mengkaji
tentang Imam Nawawi. Pada akhirnya,
bagian ini akan memberi deskripsi secara

padat mengenai kontribusi tulisan ini.

71 | JURNAL SINDA Vol. 2 No. 2, Agustus 2022

Berikutnya, dalam memberi
elaborasi kepada penelitian sebelumnya,
penulis akan mengelompokkan penelitian
sebelumnya ini kepada dua hal: secara
khusus membahas tafsir Marah Labid
Imam Nawawi Banten dan secara umum
membahas Imam Nawawi Bantem. Untuk
kelompok peratama: pertama adalah
jurnal dengan judul Tafsir Nusantara: Studi
Kritis terhadap Marah Labid Nawawi al
Bantani. Latar belakang dari karya ini
adalah: tafsir merupakan anak zamannya;
tafsir berbeda dengan al-Quran, ia
mengalami perkembangan dari klasik, ke
masa modern dan bahkan kontemporer.
Al-Quran Statis; Tafsir
Perubahan dan perbedaan, baik dalam
metode (manhaj/tharigah), corak (nau’) dan

dinamis.

pendekatan (alwan), merupakan hal yang
tidak bisa dihindari. Lalu, bagaimana
dengan tafsir Imam Nawawi Banten?
Penelitian Ansor Bahary pada dasarnya
ingin menjawab pertanyaan penelitian
tersebut. Simpulan penelitian ini adalah:
kendati tafsir Imam Nanawi muncul di
masa modern, ternyata tafsirnya ini
mengikuti tafsir pada era klasik. Nawawi
Banten menegaskan, bahwa usahanya ini
lil Igtida’ bi al Salaf fi Tadwin al “llm, untuk
mengikuti sarjana klasik dalam hal
kodifikasi ilmu. Lebih jauh, Marah Labid
dianggap sebagai tafsir yang
menjembatani antara tradisi klasik dan
tradisi modern (Ansor Bahary: 2015).
Penelitian ini memberi simpulan yang
sangat umum dalam melihat karakter
tafsir Marah Labid.

Berikutnya  adalah  penelitian-
penelitian yang bersifat lebih khusus dari
pada penelitian Ansor Bahari, dalam
mengkaji kitab tafsir Marah Labid. Berawal
dari penelitian yang berjudul Taklif dan

Mukallaf menurut al-Syaikh ~Muhammad



Nawawi al-Bantani oleh Tihami. Karya ini
dilatarbelakangi oleh Q.S al-Zariyyat (51):
56, yang menyebutkan bahwa ‘manusia
dan jinn diciptakan hanya untuk
menyembah Allah’. Lalu, yang menjadi
paradoks adalah: apakah keduanya sama-
sama mendapat hukum taklif dan
mukallaf?  Hasil

menunjukkan bahwa keduanya sama-

penilitian ~ Tihami
sama mendapat pembebanan hukum
(taklify dan keduanya sah untuk disebut
mukallaf, karena keduanya mendapat
pembebanan hukum tersebut. Artinya,
baik Jinn atau manusia keduanya
mendapat  tanggung jawab  untuk
menyembah Tuhan, pencipta mereka

(Tihami: 1998).

Penelitian Tihami tersebut
dilanjutkan oleh Amin Mubarok dkk.
Dalam karya Penafsiran Imam Nawawi al-
Bantani Tentang Jin dalam Tafsir Marah
Labid: Kajian Tematik Dalam Tafsir Marah
Labid. Latar belakang penelitian dari Amin
Mubarok adalah: terminologi Jinn sudah
dikenal jauh sebelum Islam. Adapun al-
Quran, kitab suci Islam, juga sering
menggunakan kata Jinn. Berikutnya,
bagaimanakah penafsir al-Quran seperti
Imam Nawawi Banten menafsir ayat-ayat
Jinn?  Pada

penelitian ini adalah: Berdasarkan analisis

akhirnya, = kesimpulan
semantik, kata Jin tidak hanya berarti
makhluk halus saja, kata jinn juga berarti
ular yang gesit dan penyakit gila. Kata
jinn  disebutkan dalam 3  periode
penurunan, yaitu: (1) Periode Makkah
Pertama, jin diartikan sebagai makhluk
halus. (2) Periode Makkah Kedua, jin
diartikan dalam tiga makna, vyaitu
makhluk halus, ular, dan penyakit gila. (3)
Periode Makkah Ketiga, jin diartikan
dengan tiga pengertian, sama dengan
periode Makkah kedua. Sedangkan secara

72 | JURNAL SINDA Vol. 2 No. 2, Agustus 2022

khusus, menurut Imam Nawawi, jin
adalah makhluk yang diciptakan dari
api murni yang tak berasap yang
dibebani kewajiban (taklif) sama halnya
dengan manusia. Lebih jauh menurut
Imam Nawawi, jin itu ada yang sunni,
syi’ah, mur ji'ah, qadariyah, rafidhah,
dan khawarij. Jauh dari pada itu, jin
memiliki kemampuan untuk terbang ke
angkasa, ahli dalam bidang bangunan dan
penyelaman, mampu bergerak dan
berpindah dengan cepat, dan berubah
bentuk (M. Amin Mubarok, dkk: 2016).

Penelitian berikutnya adalah
penelitian Habibi Al Amin yang berjudul
Penciptaan ~ Adam: Mendialogkan — Tafsir
Marah labid Dengan Teori keadilan Gender.
Penelitian ini dilatarbelakangi oleh:
Mengapa Tuhan menciptakan Adam,
bukan Hawa? Bukankah ini bias Gender?
Kiranya, isu ini menjadi ramai
diperbincangan oleh para feminis dan
penggiat keadilan gender. Pertanyaan
penelitian yang kemudian muncul adalah:
bagaimana pandangan Imam Nawawi
Banten dalam kitab tafsir Marah Labid
merespon isu keadilan gender dalam ayat
penciptaan Adam? Kesimpulan tulisan ini
adalah pandangan Syekh Nawawi tentang
citra perempuan dilihat dari penciptaan
perempuan berseberangan dengan teori
keadilan gender (Habibi Al Amin: 2014).

Selanjutnya, penelitian Evi

Rohmatus Sa’adah  yang  berjudul
Israiliyyat dalam al-Quran: Telaah Kisah
Israiliyyat pada Surat al-Bagarah dalam Tafsir
Marah Labid.

dilatarbelakangi oleh: Israiliyyat -yang

Penelitian ini

merupakan faktor eksternal al-Quran-
digunakan oleh umat Islam untuk
menafsirkan  al-Quran.  Penggunaan
Israiliyyat menuai pro dan kontra, karena

Israiliyyat merupakan berita yang lebih



dekat kepada bohong (hoax); hanya saja,
umat Islam tidak bisa menghindari untuk
tidak menggunakan Israiliyyat, karena
keterbatasan data dalam menafsir al-
Quran. Berikutnya, bagaimana Israiliyyat
dalam kitab tafsir Marah Labid karya Imam
Nawawi Banten? Untuk membatasi
masalah, penelitian Evi R.S. hanya
terbatas pada Israiliyyat dalam Q.S. al-
Bagarah dalam tafsir Marah Labid.
Simpulan yang didapat oleh Evi R.S.
adalah ada tujuh Israiliyyat dalam Q.S. al-
Bagarah dalam tafsir Marah Labid. Tujuh
Israiliyyat tersebut adalah a. Q.S. al-
Bagarah (2): 36, b. Q.S. al-Baqarah (2): 50,
c. QS. al-Bagarah (2): 60, d. QS. al-
Baqarah (2): 61, e. Q.S. al-Bagarah (2): 247-
248, f. Q.S. al-Baqarah (2): 251, g. Q.S. al-
Bagarah (2): 259. Berikutnya, Israliyyat
dalam tafsir Marah Labid dijadikan sumber
utama penafsiran. Bahkan, dalam banyak
kasus, Imam Nawawi Banten menukil
sejumlah kisah tanpa disebutkan
sumbernya. Kisah ini tidak ditemui di
berbagai sumber hadits dan sumber data
lain. Selain itu, Imam Nawawi Banten
juga menambahkan penafsiran  dari
pemikirannya sendiri yang melampaui
penjelasan riwayat (Evi R.S.: 2018).

Empat penelitian di atas terfokus
untuk melihat produk penafsiran Imam
Nawawi Banten. Keempat penelitian ini,
mengukuhkan penelitian yang dilakukan
oleh Ansor Bahari, bahwa Imam Nawawi
adalah sarjana tafsir al-Quran yang hidup
di era modern, hanya saja mengusung
ideologi tradisional. Baik dari segi metode
atau sumber data, Imam Nawawi
menggunakan metode dan sumber data
yang digunakan oleh sarjana Islam Klasik
(salaf). Penelitian-penelitian ini berguna
bagi penulis untuk memberi informasi
mengenai karakter tafsir Marah Labid,

73 | JURNAL SINDA Vol. 2 No. 2, Agustus 2022

karya Imam Nawawi Banten. Berikutnya,
untuk melampaui penelitian sebelumnya,
peneliti akan berusaha memberi elaborasi
lebih jauh mengenai metodologi tafsir
yang dilakukan oleh Imam Nawawi
Banten dalam kitab tafsir Marah Labid.

Berikutnya adalah penelitian dalam
kelompok kedua, yang concern mengkaji
Imam Nawawi secara umum. Penelitian
tersebut bermula dari penelitian yang
berjudul K.H. Nawawi Banten
(w.1314/1897): Akar Tradisi Keintelektualan
NU karya Mamat S.B. Simpulan yang
diperoleh oleh penelitian ini adalah: Imam
Nawawi merupakan “akar tunjang”
dalam tradisi NU. Karakter pemikirannya
merupakan

representasi ~ pemikiran

tradisional ~di  tengah  gelombang
purifikasi dan  pembaharuan. NU
bertujuan untuk membentengi tradisi dari
penggusuran intelektual yang
menamakan dirisnya sebagai ‘tajdid’.
Formulasi metodologi pemikiran yang
ditawarkan oleh Imam Nawawi banyak
dielaborasi oleh para ulama NU sejak
tahun 1926. Dari sini, kita bisa
menyimpulkan bahwa berdirinya NU
merupakan  bentuk  institusionalisasi
pemikiran Imam Nawawi Banten (Mamat
S.B.: 2010). Penelitian ini memberi
informasi mengenai korelasi NU dan
Imam Nawawi Banten. Selain itu,
penelitian ini juga memberi informasi
mengenai konsisten Imam Nawawi
Banten dalam mengusung ideologi
tradisional kendati zaman telah berubah.
Penelitian =~ Mamat, berguna  untuk
memberi informasi bagi penulis mengenai
horizon Imam Nawawi Banten dalam

beragama, berbangsa dan bernegara.

Berikutnya, = Perjuangan  Syeikh
Nawawi  Al-Bantani  Dalam  Melawan
Kolonialisme Di Banten (1831-1897) karya



Erie Fitrina, dkk. Latar belakang dari
penelitian ini adalah: Banten pernah jatuh
ke tangan kolonial Belanda. Dalam pada
itu, Imam Nawawi Banten tidaklah ikut
berjuang bersama memerangi kolonial,
akan tetapi dia melarikan diri ke Makkah.
Kendati demikian, Imam Nawawi Banten
dianggap sebagai pahlawan perjuangan
ketika Banten jatuh ke tangan kolonial
Belanda, padahal ia tidak ikut turun
memalawan Belanda. Paradoks yang
kemudian muncul, bagamana mungkin
Imam Nawawi dapat disebut sebagai
pahlawan  Banten?  Simpulan  dari
penelitian  ini  menyebutkan: Imam
Nawawi Banten melakukan perlawanan
dalam bentuk pendidikan. Imam Nawawi
Banten sangat sadar bahwa, apabila dia
tetap di Banten, ia tidak mampu
memcerdaskan putra-putri Banten
khususnya dan Indonesia umumnya.
Padahal, perlawanan harus dengan ilmu,
tidak bisa perlawanan dilakukan oleh
orang bodoh. Inilah latar belakang Imam
Nawawi Banten membangun perlawan
secara perlahan namun pasti, dalam
bentuk pembenahan intelektual melalui
jalan pendidikan. Hingga pada akhirnya
tiba, di saat peserta didik Imam Nawawi
Banten matang, perlawanan dapat di raih.
Dan, mereka adalah Haji Wasid, KH
Arsyad bin Alwan, K.H Marzuki, KH
Mas Muhammad Arsyad Thowil dan
K.H Asnawi. Dari tokoh-tokoh tersebut
yang merupakan penggerak suatu
peristiwa besar yang terjadi di Banten
yaitu peristiwa Geger Cilegon 1888 (Erie
Fitrina, dkk: 2016). Penelitian ini memberi
informasi mengenai kontribusi Imam
Nawawi Banten wuntuk Indonesia.
Penelitian ini memberi data kongkrit
bahwa perjuangan nyata Imam Nawawi
Banten untuk Indonesia adalah dalam hal

pendidikan.

74 | JURNAL SINDA Vol. 2 No. 2, Agustus 2022

Berikutnya, penelitian ini akan

melanjutkan ~ penelitian ~ sebelumnya
tersebut dalam mengkaji Imam Nawawi
Banten. Penulis akan concern untuk
mengkaji penafsiran Imam Nawawi
Banten terhadap ayat perang Q.. al-
Taubah (9): 5 yang menjadi legitimasi
sebagian umat Islam untuk melakukan
tindakan intoleran. Penulis akan berusaha
untuk memformulakan spirit dari tafsir
Q.S. al-Taubah (9): 5 oleh Imam Nawawi
Banten dalam kitab tafisr Marah Labid.
Selanjutnya, penelitian ini, akan berusaha
meng-aktualisasikan spirit ini dalam

kehidupan yang lebih luas.

C. Biografi Imam Nawawi dan Latar
Belakang Pemikirannya

Lahir di Tanara, Tirtayasa, Serang,
1230 H/1813 M., dengan nama Abt
Abdul Mu’'ti Muhammad Nawawi bin
‘Umar bin ‘Arabi (Nawawi Banten, 1997:
4). Merupakan = keturunan Maulana
Hasanuddin, Putra Sunan Gunung Jati,
Cirebon. Keturunan ke-12 dari Sultan
Banten. Ayahnya seorang Ulama Banten
bernama ‘Umar bin ‘Arabi; ibunya
bernama Zubaedah. Begitu sekiranya
nama lengkap dan nasab Imam Nawawi

Banten (Evi RS: 2018)

Nawawi kecil mula-mula belajar
kepada ayahnya sendiri. Lalu, Pada usia 8
tahun, sang ayah mengirimkannya ke
berbagai pesantren di Jawa. Lalu, Nawawi
kecil berguru kapada Kyai Sahal, Banten.
Selanjutnya, setelah itu, Nawawi kecil
mengaji kepada Kyai Yusuf, Purwakarta
(Evi RS: 2018)

Di usia belum genap 15 tahun,
Nawawi kecil telah mengajar banyak
orang. Sampai suatu ketika, Nawawi kecil


https://id.wikipedia.org/wiki/Tanara,_Serang
https://id.wikipedia.org/wiki/Maulana_Hasanuddin
https://id.wikipedia.org/wiki/Maulana_Hasanuddin
https://id.wikipedia.org/wiki/Sunan_Gunung_Jati

harus memindah tempat pengajiannya ke
pinggir pantai, untuk mendapatkan
tempat yang luas, karena jumlah murid
yang bertambah banyak. Pada usia 15
tahun, Nawawi menunaikan haji dan
berguru kepada sejumlah ulama terkenal
di Makkah. Diantara guru yang paling
berpengaruh  adalah Syaikh ~ Sayyid
Ahmad Nahrawi, Syaikh Junaid Al-
Betawi dan Syaikh Ahmad Dimyati. Mulai
dari sinilah, Imam Nawawi berkarya
untuk didedikasikan pada Islam (Evi RS:
2018).

Imam Nawawi Banten menikah
dengan Nyai Nasimah, gadis asal Tanara,
Banten dan dikaruniai 3 anak: (1) Nafisah,
(2) Maryam dan (3) Rubi’ah. Bu Nyai
Nasimah wafat mendahului Imam
Nawawi; sedang Imam Nawawi wafat
pada 1314 H/1897 M di usia 84 tahun dan
di makamkan di Ma'la, Makkah, Saudi
Arabia (Evi RS: 2018).

D. Metodologi Penafsiran kitab Tafsir
Marah Labid Imam Nawawi Banten

Asumsi Dasar

Gaya penafsiran Imam Nawawi
masih menggunakan gaya tradisional,
tidak tersistematis seperti layaknya orang
modern. Gaya penafsiran Imam Nawawi
masih sama dengan model penafsiran-
penafsiran yang berkembang sebelumnya,
seperti halnya kitab tafsir Jalalain karya
Imam Jalaluddin al-Syuyuthi dan Imam
Jalaluddin  al-Mabhalli.
model penafsiran yang demikian adalah

Keuntunggan

pembaca mendapatkan hasil tafsir yang
ringkas dan tidak berbelit.

Dari sudut pandang theologis,
Imam Nawawi adalah seorang Ahli

75 | JURNAL SINDA Vol. 2 No. 2, Agustus 2022

Sunnah. Ciri khas orang ahli Sunnah
adalah meniru dan melestarikan hasil
ijtihad ulama terdahulu. Bahkan dalam
hal penafsiran, bagi mereka, tafsir yang
terbaik  adalah tafsir yang telah
dicontohkan oleh salaf soleh atau ulama-
ulama terdahulu, bukan rasionalitas
(Ansori Bahari: 2015). Cara pandang
demikian, ketakutan dalam menafsirkan
al-Quran dengan rasionalitas, pada
dasarnya disandarkan pada dua hadits
yang diriwayatkan oleh Abu Daud dan al-
Tirmizi :

s ol ) Uaals ccbiald 4 o 18 8 JB (1

(JJJ‘J

Barangsiapa yang berbicara al-Quran
hanya berdasar rasionya sekali pun dia
berbicara benar, niscaya dia telah salah (H.R.
Abu Daud)

o) 53) Sl (e onia T gild 4l AN A JUE
(g2

Barangsiapa yang berbicara al-Quran
hanya berdasar rasionya, maka baru saja dia
menempatkan dirinya di neraka (H.R. al-
Tirmidzi)

Dua hadits ini, memiliki power kuat
dalam membatasi rasionalitas = Ahli
Sunnah. Namun, yang perlu disadari juga
bahwa, oleh karena ulama ahli Sunnah
adalah ulama yang 'memilih mengikuti
jejak sang guru dan salaf soleh', rekam-
rekam jejak ulama ahli Sunnah
sebelumnya dan rekam jejak salaf soleh
terjaga kuat. Dari sini, kelompok theologis
ahli Sunnah memiliki warisan keilmuan
dari salaf soleh dan ulama-ulama
terdahulu sangat banyak. Tidak bisa
dipungkiri, sekali pun mereka sangat
menghormati dan melesatarikan salaf
soleh dan ulama terdahulu, tidak sedikit

dari mereka yang kemudian


https://id.wikipedia.org/w/index.php?title=Syaikh_Sayyid_Ahmad_Nahrawi&action=edit&redlink=1
https://id.wikipedia.org/w/index.php?title=Syaikh_Sayyid_Ahmad_Nahrawi&action=edit&redlink=1
https://id.wikipedia.org/w/index.php?title=Syaikh_Junaid_Al-Betawi&action=edit&redlink=1
https://id.wikipedia.org/w/index.php?title=Syaikh_Junaid_Al-Betawi&action=edit&redlink=1
https://id.wikipedia.org/w/index.php?title=Syaikh_Ahmad_Dimyati&action=edit&redlink=1

-bahkan-

memiliki ijtihad sendiri; namun yang

mengembangkannya  dan

menjadi unik adalah 'sekali pun mereka
berhasil ~memiliki kebaruan dalam
pemikiran, mereka tetap hormat kepada
ijtihad (penemuan) ulama sebelumnya'.

Metode

Berkenaan dengan metode
penasiran, Imam Nawawi menafsirkan
dengan merujuk pada riwayat-riwayat
yang ditransfer melalui sanad atau kitab-
kitab ulama terdahulu. Asumsinya,
sarjana klasik memiliki pemahaman yang
komprehensif terhadap agama ini (Ansori
Bahari:  2015).  Kendati

berkenaan dengan pendekatan penafsiran,

demikian,

Imam Nawawi memiliki tradisi linguistik
yang kuat. Hasil tafsirnya seringkali
berdasar dari ilmu-ilmu linguistik. Selain
dari pada itu, menurut hemat penulis,
Imam Nawawi juga memiliki kesadaran
terhadap hubungan koherensi ayat atau
yang biasa disebut dengan munasabah.
Ayat tidak bisa difahami tercerabut dari
ayat sebelum dan sesudahnya. Contoh
penafsiran dengan munasabah ini, dapat
dilihat dalam  bagian  berikutnya,
berkenaan dengan penafsiran Imam

Nawawi terhadap Q.S. al-Taubah (9) : 5.
Sumber Penafsiran

Oleh karena asumsi dasar Imam Nawawi
Banten  adalah:  seharusnya tafsir
didasarkan kepada pendapat salaf, maka
dalam sumber tafsir, Imam Nawawi tidak
begitu banyak mendasarkan tafsirannya
dari hasil ijtihad rasionalitasnya sendiri,
melainkan mengutip hasil-hasil tafsir
ulama terdahulu. Kelebihan dari riwayat
adalah membuka cakrawala kita untuk
masuk ke dalam horizon sarjana salaf.
Selain dari pada itu, riwayat juga
memberi gambaran real pada kita

76 | JURNAL SINDA Vol. 2 No. 2, Agustus 2022

berkenaan dengan kondisi sosial masyarat
Arab di saat al-Quran dan diturunkan dan
difahami di periode awal Islam. Sebagai
bukti adalah peneltian yang dilakukan
oleh Evi RS. Dari penelitiannya,
disimpulkan bahwa dalam menafsir
kisah-kisah dalam al-Quran, Imam
Nawawi Banten menukil Israiliyyat (Evi
RS: 2015).

E. Tafsir Q.S. al-Taubah 5 Imam Nawawi
Banten dan Kontektualisasinya

Seperti yang disinggung
sebelumnya, bahwa penafsiran Q.S. al-
Taubah (9) : 5, tidak bisa dipisahkan dari
ayat sebelum dan sesudahnya. Oleh
karenanya, penulis dalam hal ini ingin
memaparkan  penafsiran dari ayat
pertama Q.S. al-Taubah hingga ayat
keenam. Berikut adalah penafsiran Q.S. al-

Taubah (9) : 1-6 :
Tafsir Q.S. al-Taubah (9) : 1

Dalam ayat ini dijelaskan bahwa
Allah dan rasul-Nya membuat perjanjian
dengan orang musyrik untuk tidak saling
menyerang. Dalam keadaan seperti ini,
orang  Muslim  harus = menjamin
keselamatan orang musyrik; begitu juga
sebaliknya.  Ketika ~ orang  Muslim
menyerang orang musyrik, itu artinya,
orang Muslim tadi telah melanggar
perjanjian yang telah dibuat oleh Allah
dan rasul-Nya (Nawawi Banten, 1997:

436).
Tafsir Q.S. al-Taubah (9) : 2

Dalam menafsirkan Q.S. al-Taubah
(9) : 2, Imam Nawawi memberi ilustrasi
peristiwa yang terjadi waktu itu dengan
mengutip sebuah riwayat:



Kala itu, nabi ingin berhaji pada
tahun ke-9 hijriyyah. Akan tetapi, di tahun
itu orang-orang musyrik sedang bertowaf
mengelilingi Ka'bah dengan telanjang.
Nabi tidak suka keadaan itu. Lantas, nabi
mengutus Abu Bakar untuk membacakan
Q.S. al-Taubah : 1-40 kepada orang-orang
yang bertowaf dengan telanjang tersebut.

Berikutnya, Nabi mengutus Ali bin
Abi Tholib untuk : (1) membacakan awal
Q.S. al-Surat al-Taubah, (2) meminta
kepada orang musyrik untuk
membersihkan kota Makkah, Mina dan
Arafah dari kemusyrikan, serta (3) tidak
bertowah dengan telanjang.

Selanjutnya, Abu Bakar berlaku
sebagai pemimpin haji; sedang Ali Bin Abi
Tolib menjamin keselematan orang-orang
yang sedang berhaji. Sehari sebelum hari
Tarwiyyah (tanggal 7 Dzulhijjah), Abu
Bakar berkhutbah di hadapan jamaah dan
berbicara perihal manasik. Lalu orang-
orang pun menjalankan haji. Orang badui
Arab (musyrik), bertindak sesuai dengan
perjanjian; sedang haji yang mereka
jalankan seperti ritual haji orang-orang
jahiliyyah.

Ketika hari Nahr (idul adha) tiba, Ali
bin Abi Tolib, mengumumkan sesuai yang
diperintahkan oleh nabi, yaitu
membacakan awal Q.S. al-Taubah. Ali
berkata, "Aku
menyampaikan empat perkara:

diperintah  untuk

1) Tidak diperbolehkan towaf dengan
cara telanjang,

2) Orang musyrik yang terikat janji
damai dengan Rasul SAW., maka
dia aman sampai dengan tempo
perjanjian usai; sedang orang-orang
yang tidak terikat dengan perjanjian,

77 | JURNAL SINDA Vol. 2 No. 2, Agustus 2022

maka waktu mereka adalah empat
bulan,

3) Siapa pun tidak akan masuk surga
kecuali dengan jiwa yang tenang,

4) Setelah tahun ini, orang musyrik
dan orang Muslim tidak akan
berhaji bersama-sama lagi.

Lalu golongan orang musyrik itu
berkata pada Ali,"Sampaikan kepada
Putra Pamanmu (yang dimaksud di sini
adalah nabi), kami telah melanggar janji
dengan tanpa sepengetahuan kalian; kami
tidak memiliki janji kecuali janji yang
terciderai oleh tombak dan tebasan
pedang" (Nawawi Banten, 1997: 436).

Hubungan antara riwayat di atas
dengan ayat sebelumnya adalah ditengah-
tengah perjanjian damai yang diusahakan
oleh Muslim, ternyata orang-orang
musyrik melanggar janji damai tersebut.
Namun sesuai instruksi Q.S. al-Taubah (9)

2, bahwa umat Islam tidak lantas
menyarang orang Musyrik, akan tetapi
umat Islam memberi jaminan perdamaian
kepada orang muyrik selama empat
bulan. Empat bulan tersebut terhitung
setelah hari tasyrik. Selama empat bulan
itu, orang Musyrik bebas bertindak seperti
yang mereka inginkan. Durasi waktu
empat bulan, bukan berarti umat Islam
sedang lemah, akan tetapi hal tersebut
merupakan sikap lembut orang Muslim
kepada orang musyrik agar mereka
bertaubat. Orang musyrik dibiarkan
bertindak sesuka mereka, karena mereka
tidak akan pernah mampu melemahkan
Allah. Allahlah yang akan melemahkan
mereka. Allah yang akan melemahkan
mereka dengan berbagai cara: baik
dengan kalah perang, menjadi tawanan
perang atau berupa siksa akhirat (Nawawi
Banten, 1997: 436).



Q.S. al-Taubah (9) : 3-4

Ayat ini sebenarnya menjadi
penjelas dari ayat sebelumya, bahwa
Allah dan rasulnya mengumumkan
perdamaian kepada orang Musyrik di hari
raya Idul Adha. Apabila orang Musyrik
bertaubat, tentu hal tersebut baik bagi
mereka. Apabila mereka tidak berkenan
untuk mengindahkan perjanjian damai,
maka ketahuilah bahwa mereka tidak
akan mampu melecehkan Allah, namun
sebaliknya, = merekalah yang akan
terlecehkan. Suarakanlah perang kepada
siapa saja yang tidak mengindahkan
perjanjian damai. Namun, apabila ada
orang-orang Musyrik yang
mengindahkan perjanjian damai, tidak
menciderainya dengan suatu apa pun,
maka dia berhak atas keamanan hingga
waktu yang ditentukan itu usai.
Sesungguhnya Allah menyukai orang-
orang yang menjaga perjanjian damai
(Nawawi Banten, 1997: 437).

Q.S. al-Taubah (9) : 5

Apabila empat bulan itu telah usai, -
Imam Nawawi menghitung setelah
tanggal 10 ribiul awal- maka perangilah
orang Musyrik itu dimanapun mereka
berada. Tapi, ini hanya berlaku kepada
orang-orang muyrik yang: (1) tidak
mengindahkan janji damai, dan (2) tidak
bertaubeat.
mengindahkan janji damai atau bertaubat

Apabila  orang Musyrik
-berkenan untuk mendirikan solat dan
menunaikan zakat- maka mereka berhak
mendapat jaminan keamanan. Ketahuilah
bahwa Allah Maha Pengampun (Nawawi
Banten, 1997: 437).

Q.S. al-Taubah (9) : 6

Apabila empat bulan itu berlalu dan
ada seorang musyrik meminta jaminan

78 | JURNAL SINDA Vol. 2 No. 2, Agustus 2022

keamanan kepada orang Muslim, maka
wajib bagi orang Muslim untuk memberi
jaminan keamanan tersebut. Jaminan
keamanan menjadi perantara terbaik
untuk menyampaikan kalam Allah.
Bahkan, menurut Imam Nawawi, jaminan
keamanan inilah yang akan memberikan
pemahaman kepada orang musyrik
tentang hakekat agama Islam (Nawawi
Banten, 1997: 437).

Diceritakan bahwa, setelah empat
bulan berlalu, ada seorang musyrik yang
mendatangi Ali. Orang itu berkata,
"Apabila empat bulan telah usai dan ada
seorang Musyrik yang mendatangi rasul
untuk mendengarkan kalam Allah atau
hajat lain, apakah orang tersebut tetap
akan dibunuh?" Ali menjawab, "Tidak".
Lalu Ali mengutip ayat Q.S. al-Taubah (9)
: 6 (Nawawi Banten, 1997: 437).

Menurut Imam Nawawi, -
mengambil Hikmah Q.S. al-Taubah (9) : 6-
orang-orang Musyrik tetap Musyrik,
karena  mereka tidak  benar-benar
mengetahui  hakekat Iman. Apabila
mereka meminta keamanan kepada orang
Muslim, maka itu adalah saat terbaik
untuk menyampaikan hakekat iman
kepada mereka. Atau setidaknya,
menurut penulis, cara dakwah terbaik
berdasar penafsiran ayat ini adalah
dengan memberi jaminan keamanan
kepada siapa pun, bukan memberi
ancaman  atau  teror

(Nawawi Banten, 1997: 437).

pembunuhan

F. Nilai-nilai yang terkandung dalam
penafsiran Imam Nawawi Banten
Terhadap Q.S. al-Taubah (9) : 1-6
dan Kontekstualisasinya.



Penafsiran Imam Nawawi terhadap
QS. al-Taubah (9) : 1-6 dapat
disederhanakan ke dalam beberapa tata
nilai berikut :

1. Seorang Muslim harus menjadi
pelopor perdamaian. Usaha

perdamaian  dapat diwujudkan

dengan berbagai cara, diantaranya

adalah  membentuk  perjanjian
damai.

2. Seorang Muslim harus menjamin
keamanan dan keselamatan bagi
pihak-pihak  yang ikut serta
menyepakati perjanjian damai.

3. Apabila pihak yang menyepakati
perjanjian damai tersebut tidak
mengindahkan isi perjanjian, maka
pihak yang berhianat tersebut
mendapat durasi waktu untuk tidak
serta merta diserang selama empat
bulan (masa toleransi). Langkah ini
diambil dengan harapan 'pihak yang
tidak mengindahan isi perjanjian
bertaubat dan
mengindahkan perjanjian damai'.

kembali

4. Apabila empat bulan masa toleransi
telah habis, maka umat Islam berhak
menyerang pihak-pihak yang tidak
mengindahkan isi perjanjian damai
tesebut dimana pun dan kapan pun
berada.

5. Apabila pihak-pihak yang tidak
mengidahkan isi perjanjian damai di

tiba-tiba

bertaubat atau meminta jaminan

luar masa toleransi
keamanan, maka pihak Muslim
harus menjamin keamanan bagi
pihak-pihak tersebut.

Lima hal inilah yang menjadi tata
nilai dari penafsiran Imam Nawawi
terhadap Q.S. al-Taubah (9) : 1-6. Menurut
hemat penulis, lima tata nilai ini sangat
relevan untuk diaplikasikan dalam

79 | JURNAL SINDA Vol. 2 No. 2, Agustus 2022

kehidupan Dbertatanegara di kancah
nasional, regional atau pun international.
Tapi yang harus digaris-bahawi di sini
adalah lima poin ini menjadi resolusi
konflik untuk kawasan, daerah atau
negara yang sedang rawan konflik, bukan
daerah atau negara yang tidak sedang
berkonflik.

Mengapa daerah yang tidak sedang
berkonflik tidak termasuk dalam cakupan
nilai-nilai ini? karena, daerah yang tidak
berkonflik masuk dalam kategori daerah
damai. Sedang nilai yang ditawarkan oleh
Q.S. al-Taubah (9) : 1-6 adalah
diselenggarakannya perjanjian damai.
Bagaimana mungkin daerah yang sudah
damai membutuhkan sebuah perjanjian
damai? Sebaliknya, daerah yang sudah
damai harus terus dijaga perdamaiannya,
bukan malah dirusak.

Konteks sosial ayat ini, seperti yang
digambarkan oleh Imam Nawawi, adalah
perseteruan antara umat Islam dan orang
Musyrik. Betapa indahnya umat Islam,
demi terciptanya masyarakat yang
egaliter, sebagai bentuk usaha resolusi
konflik, Q.S. al-Taubah (9) : 1-6
mengajarkan untuk menyelenggarakan
perjanjian damai guna  menjamin
keselamatan kedua belah pihak.

Lalu, bagaimana kontekstualisasi
lima tata nilai di atas untuk kasus
keindonesiaan? Untuk kasus Indonesia
dewasa ini, lima tata nilai tersebut
mengharuskan kita, umat Islam, untuk
menjadi pelopor perdamaian. Namun,
dewasa ini, umat Islamlah yang menjadi
pelopor pertikaian. Ironi memang. Sedang
yang lebih ironi lagi adalah ayat-ayat
perang, seperti Q.S. al-Taubah (9) : 5,
menjadi ayat yang digunakan untuk
meligitimasi tindak kekerasan atas nama



agama. Di sinilah letak concern penulis.
lewat tulisan ini, penulis ingin membuat
sebuah Kklarifikasi dari ayat-ayat yang
sering dijadikan legitimasi kekerasan.
Apakah benar-benar ayat-ayat tersebut
adalah ayat yang mewajibkan kita untuk
bertindak keras?

Kemudian, mungkinkah ayat ini
diimplementasikan di era  global?
Menurut penulis, lima tata nilai ini
menjadi hal yang harus dipegangi untuk
mewujudkan ketertiban dunia. Misal saja
kasus Palestina dan Israel. Kedua negera
ini adalah negera yang berseteru sejak
lama. Oleh
mewujudkan perdamaian bagi keduanya,

karenanya, untuk

keduanya harus bersedia menandatangani
perjajian damai. Apabila salah satu pihak
menciderai isi perjanjian, maka mereka
diberi masa toleransi selama empat bulan
untuk bertaubat dan kembali mengikuti
isi perjanjian damai. Namun, apabila
masih tidak berkenan, maka peperangan
menjadi opsi terakhir demi menegakkan
keamanan, ketertiban dan keselamatan
bagi pihak-pihak yang berada di daerah
konflik
bagaimana mungkin peperangan dapat

tersebut. Ironi memang,
diberhentikan dengan peperangan? Tapi
ini adalah opsi terakhir; sedang sedari
awal yang tegaskan oleh ayat ini adalah
menjaga dengan ketat agar masing-
masing pihak berjanji untuk menegakkan

isi dari perjanjian damai.

G. Kesimpulan

Berangkat dari rumusan masalah

penulis, sampailah  penulis  pada
kesimpulan terhadap penafsiran Q.S. al-
Taubah (9) : 5 oleh Imam Nawawi Banten
dalam Kitab tafsir Marah Labid sebagai

berikut :

80 | JURNAL SINDA Vol. 2 No. 2, Agustus 2022

1. Dari sudut pandang metodologis:
Imam Nawawi adalah wulama Ahli
Sunnah; ulama Ahli Sunnah memiliki
asumsi bahwa penafsiran yang terbaik
adalah penafsiran yang menggunakan
riwayat, bukan rasionalitas. Oleh
karenanya, penafsiran yang dilakukan
oleh Imam Nawawi lebih banyak
merujuk pada riwayat-riwayat yang
ditransfer melalui sanad atau kitab-
kitab tafsir terdahulu. Sedang secara
metodis, khususnya dalam
menafsirkan Q.S. al-Taubah (9) : 5,
Imam Nawawi lebih cenderung untuk
melihat ayat ini dari sudut historis dan
koherensi ayat. Oleh karenanya, dalam
hal ini, Q.S. al-Taubah (9) : 5 tidak bisa
difahami secara serta merta tanpa
memahami sudut pandang historis
ayat dan koherensinya dengan ayat
sebelum dan sesudahnya, yaitu Q.S. al-
Taubah (9) ayat 1 sampai 6.

2. Berdasar penelitian penulis, dapat
disimpulkan bahwa nilai-nilai yang
ditawarkan oleh Q.S. al-Taubah (9) : 1-6
adalah :

a. Seorang Muslim harus menjadi
pelopor perdamaian. Usaha
perdamaian  dapat diwujudkan
dengan berbagai cara, diantaranya
adalah  membentuk  perjanjian
damai.

b. Seorang Muslim harus menjamin
keamanan dan keselamatan bagi
pihak-pihak  yang ikut serta
menyepakati perjanjian damai.

c. Apabila pihak yang menyepakati
perjanjian damai tersebut tidak
mengindahkan isi perjanjian, maka
pihak yang berhianat tersebut
mendapat durasi waktu untuk tidak
serta merta diserang selama empat
bulan (masa toleransi). Langkah ini
diambil dengan harapan 'pihak yang



tidak mengindahan isi perjanjian
bertaubat dan kembeali
mengindahkan perjanjian damai'.

d. Apabila empat bulan masa toleransi
telah habis, maka umat Islam berhak
menyerang pihak-pihak yang tidak
mengindahkan isi perjanjian damai
tesebut dimana pun dan kapan pun
berada.

e. Apabila pihak-pihak yang tidak
mengidahkan isi perjanjian damai di

tiba-tiba

bertaubat atau meminta jaminan

luar masa toleransi
keamanan, maka pihak Muslim
harus menjamin keamanan bagi
pihak-pihak tersebut.

Berdasar kesimpulan di atas, nilai
yang ditawarkan dibalik perintah perang
dalam Q.S. al-Taubah (9) : 1-6 adalah nilai
perdamaian. Perang dalam Islam,
merupakan  opsi  terakhir = untuk
menegakkan perdamaian ketika memang
berbagai cara perdamaian telah ditempuh
dan menemui jalan buntu. Dari sini, yang
harus kita fahami sedari awal adalah
Islam mengajak kita untuk menjadi
pelopor perdamaian dalam keadaan
apapun dan kapan pun, bukan pelopor

pertikaian.

Daftar Pustaka

Amin, Habibi Al (2014) Penciptaan Adam:
Mendialogkan ~ Tafsir  MarahLabid
dengan Teori Keadilan Gender. An-
Nuha, Vol. 1, No. 1.

Arsyad, Mustamin (2006) Signifikansi
Tafsir  Marah  Labid  Terhadap
Perkembangan ~ Studi  Tafsir  di
Nusantara. Jurnal Studi Al-Qur’an,
Vol. 1 No.3.

81 | JURNAL SINDA Vol. 2 No. 2, Agustus 2022

Bahary, Ansor (2015) Tafsir Nusantara:
Studi Kritis terhadap Marah
LabidNawawi al Bantani. Ulul Albab
Volume 16, No.2

Burhanuddin, Mamat Slamet (2010) K.H.
Nawawi Banten (w.1314/1897) Akar
Tradisi Keintelektualan NU. MIQOT
Vol. XXXIV No. 1.

Fitrina, Erie, dkk (2016) Perjuangan Syeikh
Nawawi Al-Bantani Dalam Melawan
Kolonialisme Di Banten (1831-1897),
FACTUM Volume 5, No 1.

Hawa, Said (1985) Al-Asas fi al-Tafsir.
Kairo: Dar al-Salam.

Kartubi (2013) Pemikiran Tasawuf Syekh
Nawawi Banten dalam Tafsir Marah
Labid. Kontekstualita. Vol 22. No 2
(2007).

Khattab, Abdul Karim al- (tt) Tafsir al-
Qur’an, Beirut: Dar al-Fikr.

Maraghi, Ahmad Mushtofa al- (1974)
Tafsir  al-Maragi. Mesir: Syarah
maktabah wa Mathba’ah Mushthafa
al-Halabi wa awladih.

Mubarok, M. Amin, dkk (2016) Penafsiran
Imam Nawawi al-Bantani Tentang Jin
dalam Tafsir Marah Labid: Kajian
Tematik Dalam Tafsir Marah Labid.
Diya al-Afkar Vol. 4 No. 02

Mulyoto, Galih Puji, dkk (2017)
Radikalisme Agama Di  Indonesia:
(Ditinjau dari Sudut Pandang Sosiologi
Kewarganegaraan). Citizenship Jurnal
Pendidikan

Kewarganegaraan Vol 5 No 1.

Pancasila dan

Nawawi, Syekh Muhammad (1990) Marah
Labid. Semarang: Toha Putra.



Ridha, Al-Imam Muhammad Rasyid
(1999) Tafsir al-Qur’an al-Hakim Tafsir
alMannar, Bairat: Dar al-Ilmiyyah.

Sabuding, Abdulhadee (2014) Explanation
of Akidah in the Works of Patani Ulama
and its Relation to Method of Agidah
Hurairan By  Imam  Al-Nawawi.

International Journal of Nusantara
Islam, Vol.02 No.02

Salminawati (2016) Etika Pendidik Dalam
Perspektif Imam Al-Nawawi. MIQOT:

Jurnal Ilmu-ilmu Keislaman. Vol 40.
No 2.

Shihab, Muhammad Qurais (2000) Tafsir
al-Misbah, Jakarta: Lentera Hati.

Shihab, Muhammad Quraisy (2005)
Perempuan. Jakarta: Lentera Hati.

Sijistani, Abu Dawud Sulaiman bin al-
Asy’ats al- (1994) Sunan Abu
Dawud, Bairat: Dar al-Fikr.

Thabari, Abu Ja’far Muhammad Ibn Jarir
al- (1999) Jami’ al bayan fi Ta'wil al-
Qur’an, Bairut: Dar al-Kutub al-
[Imiyyah.

Tihami (1998) Taklif dan Mukallaf menurut
al-Syaikh ~ Muhammad Nawawi al-
Bantani. Al-Qalam, Vol. XIV, No. 74.

Zamakhsyari, Abu al-Qasim Jaru Allah
Mahmud bin Umar bin Muhammad
al- (1995) al-Kasysysaf, Beirut: Daar
al-Kutub al-Ilmiyyah.

Zuhaili, Wahbah al- (1998) al-Tafsir al-
Munir, Bairut: Dar al-Fikr al-
Muashir.

82 | JURNAL SINDA Vol. 2 No. 2, Agustus 2022



