
69 | JURNAL SINDA Vol. 2 No. 2, Agustus 2022 
 

  
  

 

 ISSN : 2615-1995, 

E-ISSN : 2615-0654 

Vol : 2 No. 2, Agustus 2022  

DOI : 

doi.org/10.28926/sinda.v2i2 

. 466 
IMAM NAWAWI BANTEN, AYAT PERANG, DAN PERJANJIAN DAMAI 

Jauharudin1 
1STID Al Biruni, Indonesia 

Email: 1jauharudin@stidalbiruni.ac.id  

Informasi 

artikel 

ABSTRACT  

Sejarah artikel: 

Diterima  

2 Juli  2022  

Revisi 
22 Juli 2022 

Dipublikasikan  

2 Agustus 2022 
  DOI 

Imam Nawawi Banten is the main reference of Indonesian Islam. Islam in 
Indonesia has the jargon "rahmatan lil alamin", love for the universe. However, 
this narrative is nothing more than a counter narrative to the narrative of 
Islamic radicalism that emerged after the Bali Bombing I and II events, 
conducted by Amrozi et al. The radical narrative Amrozi et al. supported by 
Q.S. al-Taubah (9): 5. The paradox that then arises is: Islam which claims to be 
rahmatan lil alamin is nothing more than an effort to fix the image of Islam that is 
bad. Against this paradox, the author will try to question the interpretation of 
Imam Nawawi Banten on 9: 5 in the commentary Marāḥ Labīd. The conclusions 
of the authors are (1) Epistemologically, Imam Nawawi uses a structural 
approach to interpret Q 9: 5. (2) The interpretation of Imam Nawawi on 9: 5 is: 
war is an option to establish peace when an agreed peace agreement is betrayed. 

Keyword: 
epistemologi, 
perang, 
perjanjian damai, 
radikalisasi, 
struktural, tafsir 

 

 

 ABSTRAK 

Kata Kunci: 

 

epistemologi, 
perang, 
perjanjian damai, 
radikalisasi, 
struktural, tafsir 

Imam Nawawi Banten merupakan rujukan utama Islam Indonesia. Islam di 
Indonesia memiliki jargon ‘rahmatan lil alamin’, kasih untuk semesta. Hanya saja, 
narasi ini tidak lebih dari kontra narasi terhadap narasi radikalisme Islam yang 
muncul pasca peristiwa Bom Bali I dan II, yang dilakukan oleh Amrozi dkk. 
Adapun narasi radikalisme Amrozi dkk. didukung oleh Q.S. al-Taubah (9): 5. 
Paradoks yang kemudian muncul adalah: Islam yang mengeklaim dirinya sebagai 
rahmatan lil alamin ternyata tidak lebih dari usaha untuk membenahi citra Islam 
yang sedang buruk. Berlatarbelakang dari paradoks ini, penulis akan berusaha 
menyoal kembali tafsir Imam Nawawi Banten terhadap Q 9: 5 dalam kitab tafsir 
Marāḥ Labīd. Adapun kesimpulan penulis adalah (1) Secara epistemologis, Imam 
Nawawi menggunakan pendekatan struktural untuk menafsir Q 9: 5. (2) Adapun 
tafsir Imam Nawawi terhadap Q 9: 5 adalah: perang merupakan pilihan untuk 
menegakkan perdamaian ketika perjanjian damai yang disepakati dihianati. 

A. Latar Belakang Masalah Hasil survei Lizzuardi Birru dan 

Lembaga Survei Indonesia menyatakan: 

mailto:jauharudin@stidalbiruni.ac.id


70 | JURNAL SINDA Vol. 2 No. 2, Agustus 2022 
 

dari 33 provinsi di Indonesia, ada 3 

daerah yang rentan dengan tindakan 

radikalisme1, yaitu: Aceh  dengan  indeks 

kerentanan 56,8%, Jawa Barat (46,6%), dan 

Banten  (46,6%). Lebih lanjut, survei  yang 

dilakukan oleh LIPI di lima universitas 

besar di Indonesia UGM, UI, IPB, UNAIR 

dan UNDIP, menunjukkan terjadi 

peningkatan pemahaman 

‘fundamentalisme’ keagamaan di 

kalangan mahasiswa kampus-kampus 

tersebut. Berikutnya, Survei Lembaga 

Kajian Islam  dan  Perdamaian  (LaKIP), 

menunjukkan hampir  50%  pelajar  setuju 

dengan tindakan radikal. Secara 

kuantitatif, data hasil survei 

menyebutkan: 25% siswa dan 21% guru 

menyatakan Pancasila tidak relevan lagi. 

Sementara 84,8% siswa dan 76,2% guru 

setuju dengan penerapan Syariat Islam di 

Indonesia.  Berikutnya 52,3%  siswa dan  

14,2%  membenarkan serangan bom. 

Adapun data BNPT  (Badan  Nasional  

Penanggulangan Teroris)  menyatakan, 

bahwa  sudah  514  WNI  yang tergabung  

ISIS dan 106  di antaranya sudah di  

deportasi  ke  Indonesia.  Pada Maret  

2015,  16  WNI ditangkap  pemerintah 

Turki  di  Gaziantep, perbatasan  Turki  

dan  Suriah. Sedangkan  Survei  The  Pew 

Research  Center  pada 2015, 

mengungkapkan: di  Indonesia,  sekitar  4  

% atau  sekitar  10  juta  orang  warga  

Indonesia mendukung  ISIS. Adapun 

sebagian  besar  dari 10 juta tersebut 

merupakan  anak-anak muda (Galih P.M., 

dkk: 2017). 

 
1 Term radikalisme ini tidak bisa dimaknai secara 
literal, namun harus dimaknai sesuai dengan 
terminologi yang berkembang di media massa saat 
ini, yaitu: pemahaman agama yang mengarah 
kepada praktik teror. Selain itu, mengacu pada term 
yang sering digunakan oleh media massa, pada 
dasarnya, term radikalsime memiliki padanan 
dengan term fundamentalisme. 

Pada dasarnya, praktik radikaslisme 

mulai populer pasca insiden Bom Bali I 

dan II yang dilakukan oleh Amrozi dkk. 

Berkembangnya  Radikalisme  agama 

didasarkan  pada pandangan  kolot 

keyakinan  yang berimplikasi pada 

kekerasan (Nasution, 1995:  124). Praktik 

radikalisme dilegitimiasi oleh Q.S. al-

Taubah (9) : 5: 

فاقتلوا المشركين حيث وجدتموهم وخذوهم و 

 (9احصروهم و اقعدوا لهم كل مرصد )التوبة : 

"Maka perangilah orang-orang Musyrik 

dimana saja kalian temui, tangkaplah dan 

kepunglah mereka, dan awasilah di setiap 

tempat pengintaian" (Q.S. al-Taubah : 5) 

Ayat ini dijadikan sebagai legitimasi benar 

oleh orang-orang radikal untuk 

membunuh, menangkap, mengepung dan 

mengawasi gerak-gerik orang politheis 

(musyrik). 

Berikutnya, muncul di Indonesia 

narasi ‘rahmatan lil alamin’ -Islam menebar 

cinta untuk semesta- sebagai bentuk 

kontra narasi untuk melawan narasi yang 

diusung oleh Amrozi dkk. Pada dasarnya, 

narasi rahmatan lil alamin ini diusung oleh 

ormas (Organisasi Masyarakat) NU 

(Nahdlotul Ulama). Pasalnya, jarang 

sekali ormas di luar NU yang 

menggunakan term ini. Bagi NU, Islam 

yang menebar cinta tidak mungkin 

menyuruh untuk membunuh, mengebom 

dan meng-genogsida orang selain Islam. 

Berikutnya, ada penelitian yang 

menyatakan bahwa NU tidak lebih dari 

institusionalisasi dari pemikiran Imam 

Nawawi Banten (Mamat S.B.: 2010). 

Dengan begini, narasi rahmatan lil alamin 

pada dasarnya dimunculkan oleh Imam 

Nawawi Banten. Pertanyaan yang 

kemudian muncul, bagaimana Imam 

Nawawi Banten –yang mengusung narasi 



71 | JURNAL SINDA Vol. 2 No. 2, Agustus 2022 
 

rahmatan lil alamin- menafsir Q.S. al-

Taubah (9) : 5, yang secara literal 

menyuruh umat Islam untuk membunuh, 

mengepung bahkan genogsida orang 

politheis? 

Penelitian ini akan terfokus untuk 

menjawab pertanyaan penelitian tersebut. 

Peneliti akan mengkaji penafsiran Imam 

Nawawi banten terhadap Q.S. al-Taubah 

(9) : 5 dalam kitab tafsir Imam Nawawi 

Banten yang berjudul Marāḥ Labīd. Peneliti 

akan memberi analisa terhadap tafsir Q.S. 

al-Taubah (9) : 5 Imam al-Nawawi dari 

sudut pandang metotodologis dan 

aksiologis. Pertama, sudut pandang 

metodologis yang penulis maksud di sini 

adalah penulis akan melihat asumsi dasar, 

metode dan sumber tafsir Imam Nawawi 

Banten. Berikutnya penulis akan melihat 

hasil penafsiran Imam Nawawi Banten 

terhadap Q.S. al-Taubah (9): 5. Kedua, 

sudut pandang aksiologis yang penulis 

maksud adalah melihat nilai-nilai yang 

ditawarkan oleh Imam Nawawi dari tafsir 

Q.S. al-Taubah (9) : 5, lalu kemudian 

mengkontektualisasikannya kepada isu-

isu aktual yang berkembang di Indonesia. 

 

B. Telaah Pustaka 

Pada bagian ini, penulis akan 

menguraikan mengenai penelitian 

sebelumnya tentang Imam Nawawi. 

Adapun tujuan dari bagian ini adalah: 

untuk melihat sejauh mana penelitian 

sebelumnya mengkaji Imam Nawawi dan 

memperlihatkan posisi penulis dalam 

kontestasi penelitia yang mengkaji 

tentang Imam Nawawi. Pada akhirnya, 

bagian ini akan memberi deskripsi secara 

padat mengenai kontribusi tulisan ini. 

Berikutnya, dalam memberi 

elaborasi kepada penelitian sebelumnya, 

penulis akan mengelompokkan penelitian 

sebelumnya ini kepada dua hal: secara 

khusus membahas tafsir Marāḥ Labīd 

Imam Nawawi Banten dan secara umum 

membahas Imam Nawawi Bantem. Untuk 

kelompok peratama: pertama adalah 

jurnal dengan judul Tafsir Nusantara: Studi 

Kritis terhadap Marāḥ Labīd Nawawi al 

Bantani. Latar belakang dari karya ini 

adalah: tafsir merupakan anak zamannya; 

tafsir berbeda dengan al-Quran, ia 

mengalami perkembangan dari klasik, ke 

masa modern dan bahkan kontemporer. 

Al-Quran Statis; Tafsir dinamis. 

Perubahan dan perbedaan, baik dalam 

metode (manhaj/thariqah), corak (nau’) dan 

pendekatan (alwan), merupakan hal yang 

tidak bisa dihindari. Lalu, bagaimana 

dengan tafsir Imam Nawawi Banten? 

Penelitian Ansor Bahary pada dasarnya 

ingin menjawab pertanyaan penelitian 

tersebut. Simpulan penelitian ini adalah: 

kendati tafsir Imam Nanawi muncul di 

masa modern, ternyata tafsirnya ini 

mengikuti tafsir pada era klasik. Nawawi 

Banten menegaskan, bahwa usahanya ini 

lil Iqtida’ bi al Salaf fi Tadwin al ‘Ilm, untuk 

mengikuti sarjana klasik dalam hal 

kodifikasi ilmu. Lebih jauh, Marāh Labīd 

dianggap sebagai tafsir yang 

menjembatani antara tradisi klasik dan 

tradisi modern (Ansor Bahary: 2015). 

Penelitian ini memberi simpulan yang 

sangat umum dalam melihat karakter 

tafsir Marāḥ Labīd. 

Berikutnya adalah penelitian-

penelitian yang bersifat lebih khusus dari 

pada penelitian Ansor Bahari, dalam 

mengkaji kitab tafsir Marāḥ Labīd. Berawal 

dari penelitian yang berjudul Taklif dan 

Mukallaf menurut al-Syaikh Muhammad 



72 | JURNAL SINDA Vol. 2 No. 2, Agustus 2022 
 

Nawawi al-Bantani oleh Tihami. Karya ini 

dilatarbelakangi oleh Q.S al-Zariyyat (51): 

56, yang menyebutkan bahwa ‘manusia 

dan jinn diciptakan hanya untuk 

menyembah Allah’. Lalu, yang menjadi 

paradoks adalah: apakah keduanya sama-

sama mendapat hukum taklif dan 

mukallaf? Hasil penilitian Tihami 

menunjukkan bahwa keduanya sama-

sama mendapat pembebanan hukum 

(taklif) dan keduanya sah untuk disebut 

mukallaf, karena keduanya mendapat 

pembebanan hukum tersebut. Artinya, 

baik Jinn atau manusia keduanya 

mendapat tanggung jawab untuk 

menyembah Tuhan, pencipta mereka 

(Tihami: 1998). 

Penelitian Tihami tersebut 

dilanjutkan oleh Amin Mubarok dkk. 

Dalam karya Penafsiran Imam Nawawi al-

Bantani Tentang Jin dalam Tafsir Marāḥ 

Labīd: Kajian Tematik Dalam Tafsir Marāḥ 

Labīd. Latar belakang penelitian dari Amin 

Mubarok adalah: terminologi Jinn sudah 

dikenal jauh sebelum Islam. Adapun al-

Quran, kitab suci Islam, juga sering 

menggunakan kata Jinn. Berikutnya, 

bagaimanakah penafsir al-Quran seperti 

Imam Nawawi Banten menafsir ayat-ayat 

Jinn? Pada akhirnya, kesimpulan 

penelitian ini adalah: Berdasarkan analisis 

semantik, kata Jin tidak hanya berarti 

makhluk halus saja, kata jinn juga  berarti 

ular  yang  gesit  dan  penyakit  gila. Kata 

jinn  disebutkan  dalam  3  periode 

penurunan, yaitu: (1) Periode Makkah 

Pertama, jin diartikan sebagai makhluk 

halus. (2) Periode  Makkah  Kedua,  jin 

diartikan dalam tiga makna, yaitu 

makhluk halus, ular, dan penyakit gila. (3) 

Periode Makkah Ketiga, jin diartikan 

dengan tiga pengertian, sama dengan 

periode Makkah kedua. Sedangkan secara 

khusus, menurut Imam  Nawawi, jin  

adalah  makhluk  yang  diciptakan  dari  

api  murni  yang  tak berasap yang 

dibebani kewajiban (taklif) sama halnya 

dengan manusia. Lebih jauh menurut 

Imam Nawawi, jin  itu  ada  yang  sunni,  

syi’ah,  mur ji’ah, qadariyah,  rafidhah,  

dan  khawarij.  Jauh dari pada itu,  jin  

memiliki  kemampuan untuk terbang ke 

angkasa, ahli dalam bidang bangunan dan 

penyelaman, mampu bergerak dan 

berpindah dengan cepat, dan berubah 

bentuk (M. Amin Mubarok, dkk: 2016). 

Penelitian berikutnya adalah 

penelitian Habibi Al Amin yang berjudul 

Penciptaan Adam: Mendialogkan Tafsīr 

Marāh labīd Dengan Teori keadilan Gender. 

Penelitian ini dilatarbelakangi oleh: 

Mengapa Tuhan menciptakan Adam, 

bukan Hawa? Bukankah ini bias Gender? 

Kiranya, isu ini menjadi ramai 

diperbincangan oleh para feminis dan 

penggiat keadilan gender. Pertanyaan 

penelitian yang kemudian muncul adalah: 

bagaimana pandangan Imam Nawawi 

Banten dalam kitab tafsir Marāh Labīd 

merespon isu keadilan gender dalam ayat 

penciptaan Adam? Kesimpulan tulisan ini 

adalah pandangan Syekh Nawawi tentang 

citra perempuan dilihat dari penciptaan 

perempuan berseberangan dengan teori 

keadilan gender (Habibi Al Amin: 2014). 

Selanjutnya, penelitian Evi 

Rohmatus Sa’adah yang berjudul 

Israiliyyat dalam al-Quran: Telaah Kisah 

Israiliyyat pada Surat al-Baqarah dalam Tafsir 

Marāḥ Labīd. Penelitian ini 

dilatarbelakangi oleh: Israiliyyat -yang 

merupakan faktor eksternal al-Quran- 

digunakan oleh umat Islam untuk 

menafsirkan al-Quran. Penggunaan 

Israiliyyat menuai pro dan kontra, karena 

Israiliyyat merupakan berita yang lebih 



73 | JURNAL SINDA Vol. 2 No. 2, Agustus 2022 
 

dekat kepada bohong (hoax); hanya saja, 

umat Islam tidak bisa menghindari untuk 

tidak menggunakan Israiliyyat, karena 

keterbatasan data dalam menafsir al-

Quran. Berikutnya, bagaimana Israiliyyat 

dalam kitab tafsir Marāḥ Labīd karya Imam 

Nawawi Banten? Untuk membatasi 

masalah, penelitian Evi R.S. hanya 

terbatas pada Israiliyyat dalam Q.S. al-

Baqarah dalam tafsir Marāḥ Labīd. 

Simpulan yang didapat oleh Evi R.S. 

adalah ada tujuh Israiliyyat dalam Q.S. al-

Baqarah dalam tafsir Marāḥ Labīd. Tujuh 

Israiliyyat tersebut adalah a. Q.S. al-

Baqarah (2): 36, b. Q.S. al-Baqarah (2): 50, 

c. Q.S. al-Baqarah (2): 60, d. Q.S. al-

Baqarah (2): 61, e. Q.S. al-Baqarah (2): 247-

248, f. Q.S. al-Baqarah (2): 251, g. Q.S. al-

Baqarah (2): 259. Berikutnya, Israliyyat 

dalam tafsir Marāḥ Labīd dijadikan sumber  

utama  penafsiran. Bahkan, dalam banyak 

kasus, Imam Nawawi Banten menukil 

sejumlah  kisah tanpa disebutkan 

sumbernya. Kisah ini tidak ditemui di 

berbagai sumber hadits dan sumber data 

lain. Selain itu, Imam Nawawi Banten 

juga menambahkan penafsiran  dari  

pemikirannya  sendiri  yang melampaui 

penjelasan riwayat (Evi R.S.: 2018). 

Empat penelitian di atas terfokus 

untuk melihat produk penafsiran Imam 

Nawawi Banten. Keempat penelitian ini, 

mengukuhkan penelitian yang dilakukan 

oleh Ansor Bahari, bahwa Imam Nawawi 

adalah sarjana tafsir al-Quran yang hidup 

di era modern, hanya saja mengusung 

ideologi tradisional. Baik dari segi metode 

atau sumber data, Imam Nawawi 

menggunakan metode dan sumber data 

yang digunakan oleh sarjana Islam Klasik 

(salaf). Penelitian-penelitian ini berguna 

bagi penulis untuk memberi informasi 

mengenai karakter tafsir Marāḥ Labīd, 

karya Imam Nawawi Banten. Berikutnya, 

untuk melampaui penelitian sebelumnya, 

peneliti akan berusaha memberi elaborasi 

lebih jauh mengenai metodologi tafsir 

yang dilakukan oleh Imam Nawawi 

Banten dalam kitab tafsir Marāḥ Labīd. 

Berikutnya adalah penelitian dalam 

kelompok kedua, yang concern mengkaji 

Imam Nawawi secara umum. Penelitian 

tersebut bermula dari penelitian yang 

berjudul K.H. Nawawi Banten 

(w.1314/1897): Akar Tradisi Keintelektualan 

NU karya Mamat S.B. Simpulan yang 

diperoleh oleh penelitian ini adalah: Imam 

Nawawi merupakan “akar tunjang” 

dalam tradisi NU. Karakter pemikirannya 

merupakan representasi pemikiran 

tradisional di tengah gelombang 

purifikasi dan pembaharuan. NU 

bertujuan untuk membentengi tradisi dari 

penggusuran intelektual yang 

menamakan dirisnya sebagai ‘tajdid’. 

Formulasi metodologi pemikiran yang 

ditawarkan oleh Imam Nawawi banyak 

dielaborasi oleh para ulama NU sejak 

tahun 1926. Dari sini, kita bisa 

menyimpulkan bahwa berdirinya NU 

merupakan bentuk institusionalisasi 

pemikiran Imam Nawawi Banten (Mamat 

S.B.: 2010). Penelitian ini memberi 

informasi mengenai korelasi NU dan 

Imam Nawawi Banten. Selain itu, 

penelitian ini juga memberi informasi 

mengenai konsisten Imam Nawawi 

Banten dalam mengusung ideologi 

tradisional kendati zaman telah berubah. 

Penelitian Mamat, berguna untuk 

memberi informasi bagi penulis mengenai 

horizon Imam Nawawi Banten dalam 

beragama, berbangsa dan bernegara. 

Berikutnya, Perjuangan Syeikh 

Nawawi Al-Bantani Dalam Melawan 

Kolonialisme Di Banten (1831-1897) karya 



74 | JURNAL SINDA Vol. 2 No. 2, Agustus 2022 
 

Erie Fitrina, dkk. Latar belakang dari 

penelitian ini adalah: Banten pernah jatuh 

ke tangan kolonial Belanda. Dalam pada 

itu, Imam Nawawi Banten tidaklah ikut 

berjuang bersama memerangi kolonial, 

akan tetapi dia melarikan diri ke Makkah. 

Kendati demikian, Imam Nawawi Banten 

dianggap sebagai pahlawan perjuangan 

ketika Banten jatuh ke tangan kolonial 

Belanda, padahal ia tidak ikut turun 

memalawan Belanda. Paradoks yang 

kemudian muncul, bagamana mungkin 

Imam Nawawi dapat disebut sebagai 

pahlawan Banten? Simpulan dari 

penelitian ini menyebutkan: Imam 

Nawawi Banten melakukan perlawanan 

dalam bentuk pendidikan. Imam Nawawi 

Banten sangat sadar bahwa, apabila dia 

tetap di Banten, ia tidak mampu 

memcerdaskan putra-putri Banten 

khususnya dan Indonesia umumnya. 

Padahal, perlawanan harus dengan ilmu, 

tidak bisa perlawanan dilakukan oleh 

orang bodoh. Inilah latar belakang Imam 

Nawawi Banten membangun perlawan 

secara perlahan namun pasti, dalam 

bentuk pembenahan intelektual melalui 

jalan pendidikan. Hingga pada akhirnya 

tiba, di saat peserta didik Imam Nawawi 

Banten matang, perlawanan dapat di raih. 

Dan, mereka adalah Haji  Wasid,  K.H  

Arsyad  bin  Alwan,  K.H  Marzuki, K.H  

Mas  Muhammad  Arsyad  Thowil  dan  

K.H  Asnawi.  Dari  tokoh-tokoh  tersebut  

yang merupakan penggerak suatu 

peristiwa besar yang terjadi di Banten 

yaitu peristiwa Geger Cilegon 1888 (Erie 

Fitrina, dkk: 2016). Penelitian ini memberi 

informasi mengenai kontribusi Imam 

Nawawi Banten untuk Indonesia. 

Penelitian ini memberi data kongkrit 

bahwa perjuangan nyata Imam Nawawi 

Banten untuk Indonesia adalah dalam hal 

pendidikan. 

Berikutnya, penelitian ini akan 

melanjutkan penelitian sebelumnya 

tersebut dalam mengkaji Imam Nawawi 

Banten. Penulis akan concern untuk 

mengkaji penafsiran Imam Nawawi 

Banten terhadap ayat perang Q.S. al-

Taubah (9): 5 yang menjadi legitimasi 

sebagian umat Islam untuk melakukan 

tindakan intoleran. Penulis akan berusaha 

untuk memformulakan spirit dari tafsir 

Q.S. al-Taubah (9): 5 oleh Imam Nawawi 

Banten dalam kitab tafisr Marāḥ Labīd. 

Selanjutnya, penelitian ini, akan berusaha 

meng-aktualisasikan spirit ini dalam 

kehidupan yang lebih luas. 

 

C. Biografi Imam Nawawi dan Latar 

Belakang Pemikirannya 

Lahir di Tanara, Tirtayasa, Serang, 

1230 H/1813 M., dengan nama Abû 

Abdul Mu’ti Muhammad Nawawi bin 

‘Umar bin ‘Arabi (Nawawi Banten, 1997: 

4). Merupakan keturunan Maulana 

Hasanuddin, Putra Sunan Gunung Jati, 

Cirebon. Keturunan ke-12 dari Sultan 

Banten. Ayahnya seorang Ulama Banten 

bernama ‘Umar bin ‘Arabi; ibunya 

bernama Zubaedah. Begitu sekiranya 

nama lengkap dan nasab Imam Nawawi 

Banten (Evi RS: 2018) 

Nawawi kecil mula-mula belajar 

kepada ayahnya sendiri. Lalu, Pada usia 8 

tahun, sang ayah mengirimkannya ke 

berbagai pesantren di Jawa. Lalu, Nawawi 

kecil berguru kapada Kyai Sahal, Banten. 

Selanjutnya, setelah itu, Nawawi kecil 

mengaji kepada Kyai Yusuf, Purwakarta 

(Evi RS: 2018) 

Di usia belum genap 15 tahun, 

Nawawi kecil telah mengajar banyak 

orang. Sampai suatu ketika, Nawawi kecil 

https://id.wikipedia.org/wiki/Tanara,_Serang
https://id.wikipedia.org/wiki/Maulana_Hasanuddin
https://id.wikipedia.org/wiki/Maulana_Hasanuddin
https://id.wikipedia.org/wiki/Sunan_Gunung_Jati


75 | JURNAL SINDA Vol. 2 No. 2, Agustus 2022 
 

harus memindah tempat pengajiannya ke 

pinggir pantai, untuk mendapatkan 

tempat yang luas, karena jumlah murid 

yang bertambah banyak. Pada usia 15 

tahun, Nawawi menunaikan haji dan 

berguru kepada sejumlah ulama terkenal 

di Makkah. Diantara guru yang paling 

berpengaruh adalah Syaikh Sayyid 

Ahmad Nahrawi, Syaikh Junaid Al-

Betawi dan Syaikh Ahmad Dimyati. Mulai 

dari sinilah, Imam Nawawi berkarya 

untuk didedikasikan pada Islam (Evi RS: 

2018).  

Imam Nawawi Banten menikah 

dengan Nyai Nasimah, gadis asal Tanara, 

Banten dan dikaruniai 3 anak: (1) Nafisah, 

(2) Maryam dan (3) Rubi’ah. Bu Nyai 

Nasimah wafat mendahului Imam 

Nawawi; sedang Imam Nawawi wafat 

pada 1314 H/1897 M di usia 84 tahun dan 

di makamkan di Ma'la, Makkah, Saudi 

Arabia (Evi RS: 2018). 

 

D. Metodologi Penafsiran kitab Tafsir 

Marāh Labīd Imam Nawawi Banten 

Asumsi Dasar 

Gaya penafsiran Imam Nawawi 

masih menggunakan gaya tradisional, 

tidak tersistematis seperti layaknya orang 

modern. Gaya penafsiran Imam Nawawi 

masih sama dengan model penafsiran-

penafsiran yang berkembang sebelumnya, 

seperti halnya kitab tafsir Jalalain karya 

Imam Jalaluddin al-Syuyuthi dan Imam 

Jalaluddin al-Mahalli. Keuntunggan 

model penafsiran yang demikian adalah 

pembaca mendapatkan hasil tafsir yang 

ringkas dan tidak berbelit. 

Dari sudut pandang theologis, 

Imam Nawawi adalah seorang Ahli 

Sunnah. Ciri khas orang ahli Sunnah 

adalah meniru dan melestarikan hasil 

ijtihad ulama terdahulu. Bahkan dalam 

hal penafsiran, bagi mereka, tafsir yang 

terbaik adalah tafsir yang telah 

dicontohkan oleh salaf soleh atau ulama-

ulama terdahulu, bukan rasionalitas 

(Ansori Bahari: 2015). Cara pandang 

demikian, ketakutan dalam menafsirkan 

al-Quran dengan rasionalitas, pada 

dasarnya disandarkan pada dua hadits 

yang diriwayatkan oleh Abu Daud dan al-

Tirmizi : 

من قال في القرآن برأيه فأصاب، فأخطأ )رواه أبو 

 داوود( 

Barangsiapa yang berbicara al-Quran 

hanya berdasar rasionya sekali pun dia 

berbicara benar, niscaya dia telah salah (H.R. 

Abu Daud) 

من قال في القرآن برأيه فليتبوأ مقعده من النار )رواه  

 الترمذي( 

Barangsiapa yang berbicara al-Quran 

hanya berdasar rasionya, maka baru saja dia 

menempatkan dirinya di neraka (H.R. al-

Tirmidzi) 

Dua hadits ini, memiliki power kuat 

dalam membatasi rasionalitas Ahli 

Sunnah. Namun, yang perlu disadari juga 

bahwa, oleh karena ulama ahli Sunnah 

adalah ulama yang 'memilih mengikuti 

jejak sang guru dan salaf soleh', rekam-

rekam jejak ulama ahli Sunnah 

sebelumnya dan rekam jejak salaf soleh 

terjaga kuat. Dari sini, kelompok theologis 

ahli Sunnah memiliki warisan keilmuan 

dari salaf soleh dan ulama-ulama 

terdahulu sangat banyak. Tidak bisa 

dipungkiri, sekali pun mereka sangat 

menghormati dan melesatarikan salaf 

soleh dan ulama terdahulu, tidak sedikit 

dari mereka yang kemudian 

https://id.wikipedia.org/w/index.php?title=Syaikh_Sayyid_Ahmad_Nahrawi&action=edit&redlink=1
https://id.wikipedia.org/w/index.php?title=Syaikh_Sayyid_Ahmad_Nahrawi&action=edit&redlink=1
https://id.wikipedia.org/w/index.php?title=Syaikh_Junaid_Al-Betawi&action=edit&redlink=1
https://id.wikipedia.org/w/index.php?title=Syaikh_Junaid_Al-Betawi&action=edit&redlink=1
https://id.wikipedia.org/w/index.php?title=Syaikh_Ahmad_Dimyati&action=edit&redlink=1


76 | JURNAL SINDA Vol. 2 No. 2, Agustus 2022 
 

mengembangkannya dan -bahkan- 

memiliki ijtihad sendiri; namun yang 

menjadi unik adalah 'sekali pun mereka 

berhasil memiliki kebaruan dalam 

pemikiran, mereka tetap hormat kepada 

ijtihad (penemuan) ulama sebelumnya'. 

Metode 

Berkenaan dengan metode 

penasiran, Imam Nawawi menafsirkan 

dengan merujuk pada riwayat-riwayat 

yang ditransfer melalui sanad atau kitab-

kitab ulama terdahulu. Asumsinya, 

sarjana klasik memiliki pemahaman yang 

komprehensif terhadap agama ini (Ansori 

Bahari: 2015). Kendati demikian, 

berkenaan dengan pendekatan penafsiran, 

Imam Nawawi memiliki tradisi linguistik 

yang kuat.  Hasil tafsirnya seringkali 

berdasar dari ilmu-ilmu linguistik. Selain 

dari pada itu, menurut hemat penulis, 

Imam Nawawi juga memiliki kesadaran 

terhadap hubungan koherensi ayat atau 

yang biasa disebut dengan munasabah. 

Ayat tidak bisa difahami tercerabut dari 

ayat sebelum dan sesudahnya. Contoh 

penafsiran dengan munasabah ini, dapat 

dilihat dalam bagian berikutnya, 

berkenaan dengan penafsiran Imam 

Nawawi terhadap Q.S. al-Taubah (9) : 5. 

Sumber Penafsiran 

Oleh karena asumsi dasar Imam Nawawi 

Banten adalah: seharusnya tafsir 

didasarkan kepada pendapat salaf, maka 

dalam sumber tafsir, Imam Nawawi tidak 

begitu banyak mendasarkan tafsirannya 

dari hasil ijtihad rasionalitasnya sendiri, 

melainkan mengutip hasil-hasil tafsir 

ulama terdahulu. Kelebihan dari riwayat 

adalah membuka cakrawala kita untuk 

masuk ke dalam horizon sarjana salaf. 

Selain dari pada itu, riwayat juga 

memberi gambaran real pada kita 

berkenaan dengan kondisi sosial masyarat 

Arab di saat al-Quran dan diturunkan dan 

difahami di periode awal Islam. Sebagai 

bukti adalah peneltian yang dilakukan 

oleh Evi RS. Dari penelitiannya, 

disimpulkan bahwa dalam menafsir 

kisah-kisah dalam al-Quran, Imam 

Nawawi Banten menukil Israiliyyat (Evi 

RS: 2015). 

 

E. Tafsir Q.S. al-Taubah 5 Imam Nawawi 

Banten dan Kontektualisasinya 

Seperti yang disinggung 

sebelumnya, bahwa penafsiran Q.S. al-

Taubah (9) : 5, tidak bisa dipisahkan dari 

ayat sebelum dan sesudahnya. Oleh 

karenanya, penulis dalam hal ini ingin 

memaparkan penafsiran dari ayat 

pertama Q.S. al-Taubah hingga ayat 

keenam. Berikut adalah penafsiran Q.S. al-

Taubah (9) : 1-6 : 

Tafsir Q.S. al-Taubah (9) : 1 

Dalam ayat ini dijelaskan bahwa 

Allah dan rasul-Nya membuat perjanjian 

dengan orang musyrik untuk tidak saling 

menyerang. Dalam keadaan seperti ini, 

orang Muslim harus menjamin 

keselamatan orang musyrik; begitu juga 

sebaliknya. Ketika orang Muslim 

menyerang orang musyrik, itu artinya, 

orang Muslim tadi telah melanggar 

perjanjian yang telah dibuat oleh Allah 

dan rasul-Nya (Nawawi Banten, 1997: 

436). 

Tafsir Q.S. al-Taubah (9) : 2 

Dalam menafsirkan Q.S. al-Taubah 

(9) : 2, Imam Nawawi memberi ilustrasi 

peristiwa yang terjadi waktu itu dengan 

mengutip sebuah riwayat: 



77 | JURNAL SINDA Vol. 2 No. 2, Agustus 2022 
 

Kala itu, nabi ingin berhaji pada 

tahun ke-9 hijriyyah. Akan tetapi, di tahun 

itu orang-orang musyrik sedang bertowaf 

mengelilingi Ka'bah dengan telanjang. 

Nabi tidak suka keadaan itu. Lantas, nabi 

mengutus Abu Bakar untuk membacakan 

Q.S. al-Taubah : 1-40 kepada orang-orang 

yang bertowaf dengan telanjang tersebut.  

Berikutnya, Nabi mengutus Ali bin 

Abi Tholib untuk : (1) membacakan awal 

Q.S. al-Surat al-Taubah, (2) meminta 

kepada orang musyrik untuk 

membersihkan kota Makkah, Mina dan 

Arafah dari kemusyrikan, serta (3) tidak 

bertowah dengan telanjang. 

Selanjutnya, Abu Bakar berlaku 

sebagai pemimpin haji; sedang Ali Bin Abi 

Tolib menjamin keselematan orang-orang 

yang sedang berhaji. Sehari sebelum hari 

Tarwiyyah (tanggal 7 Dzulhijjah), Abu 

Bakar berkhutbah di hadapan jamaah dan 

berbicara perihal manasik. Lalu orang-

orang pun menjalankan haji. Orang badui 

Arab (musyrik), bertindak sesuai dengan 

perjanjian; sedang haji yang mereka 

jalankan seperti ritual haji orang-orang 

jahiliyyah. 

Ketika hari Nahr (idul adha) tiba, Ali 

bin Abi Tolib, mengumumkan sesuai yang 

diperintahkan oleh nabi, yaitu 

membacakan awal Q.S. al-Taubah. Ali 

berkata, "Aku diperintah untuk 

menyampaikan empat perkara:  

1) Tidak diperbolehkan towaf dengan 

cara telanjang,  

2) Orang musyrik yang terikat janji 

damai dengan Rasul SAW., maka 

dia aman sampai dengan tempo 

perjanjian usai; sedang orang-orang 

yang tidak terikat dengan perjanjian, 

maka waktu mereka adalah empat 

bulan, 

3) Siapa pun tidak akan masuk surga 

kecuali dengan jiwa yang tenang, 

4) Setelah tahun ini, orang musyrik 

dan orang Muslim tidak akan 

berhaji bersama-sama lagi. 

Lalu golongan orang musyrik itu 

berkata pada Ali,"Sampaikan kepada 

Putra Pamanmu (yang dimaksud di sini 

adalah nabi), kami telah melanggar janji 

dengan tanpa sepengetahuan kalian; kami 

tidak memiliki janji kecuali janji yang 

terciderai oleh tombak dan tebasan 

pedang" (Nawawi Banten, 1997: 436). 

Hubungan antara riwayat di atas 

dengan ayat sebelumnya adalah ditengah-

tengah perjanjian damai yang diusahakan 

oleh Muslim, ternyata orang-orang 

musyrik melanggar janji damai tersebut. 

Namun sesuai instruksi Q.S. al-Taubah (9) 

: 2, bahwa umat Islam tidak lantas 

menyarang orang Musyrik, akan tetapi 

umat Islam memberi jaminan perdamaian 

kepada orang muyrik selama empat 

bulan. Empat bulan tersebut terhitung 

setelah hari tasyrik. Selama empat bulan 

itu, orang Musyrik bebas bertindak seperti 

yang mereka inginkan. Durasi waktu 

empat bulan, bukan berarti umat Islam 

sedang lemah, akan tetapi hal tersebut 

merupakan sikap lembut orang Muslim 

kepada orang musyrik agar mereka 

bertaubat. Orang musyrik dibiarkan 

bertindak sesuka mereka, karena mereka 

tidak akan pernah mampu melemahkan 

Allah. Allahlah yang akan melemahkan 

mereka. Allah yang akan melemahkan 

mereka dengan berbagai cara: baik 

dengan kalah perang, menjadi tawanan 

perang atau berupa siksa akhirat (Nawawi 

Banten, 1997: 436). 



78 | JURNAL SINDA Vol. 2 No. 2, Agustus 2022 
 

Q.S. al-Taubah (9) : 3-4 

Ayat ini sebenarnya menjadi 

penjelas dari ayat sebelumya, bahwa 

Allah dan rasulnya mengumumkan 

perdamaian kepada orang Musyrik di hari 

raya Idul Adha. Apabila orang Musyrik 

bertaubat, tentu hal tersebut baik bagi 

mereka. Apabila mereka tidak berkenan 

untuk mengindahkan perjanjian damai, 

maka ketahuilah bahwa mereka tidak 

akan mampu melecehkan Allah, namun 

sebaliknya, merekalah yang akan 

terlecehkan. Suarakanlah perang kepada 

siapa saja yang tidak mengindahkan 

perjanjian damai. Namun, apabila ada 

orang-orang Musyrik yang 

mengindahkan perjanjian damai, tidak 

menciderainya dengan suatu apa pun, 

maka dia berhak atas keamanan hingga 

waktu yang ditentukan itu usai. 

Sesungguhnya Allah menyukai orang-

orang yang menjaga perjanjian damai 

(Nawawi Banten, 1997: 437). 

Q.S. al-Taubah (9) : 5 

Apabila empat bulan itu telah usai, -

Imam Nawawi menghitung setelah 

tanggal 10 ribiul awal- maka perangilah 

orang Musyrik itu dimanapun mereka 

berada. Tapi, ini hanya berlaku kepada 

orang-orang muyrik yang: (1) tidak 

mengindahkan janji damai, dan (2) tidak 

bertaubat. Apabila orang Musyrik 

mengindahkan janji damai atau bertaubat 

-berkenan untuk mendirikan solat dan 

menunaikan zakat- maka mereka berhak 

mendapat jaminan keamanan. Ketahuilah 

bahwa Allah Maha Pengampun (Nawawi 

Banten, 1997: 437). 

Q.S. al-Taubah (9) : 6 

Apabila empat bulan itu berlalu dan 

ada seorang musyrik meminta jaminan 

keamanan kepada orang Muslim, maka 

wajib bagi orang Muslim untuk memberi 

jaminan keamanan tersebut. Jaminan 

keamanan menjadi perantara terbaik 

untuk menyampaikan kalam Allah. 

Bahkan, menurut Imam Nawawi, jaminan 

keamanan inilah yang akan memberikan 

pemahaman kepada orang musyrik 

tentang hakekat agama Islam (Nawawi 

Banten, 1997: 437). 

Diceritakan bahwa, setelah empat 

bulan berlalu, ada seorang musyrik yang 

mendatangi Ali. Orang itu berkata, 

"Apabila empat bulan telah usai dan ada 

seorang Musyrik yang mendatangi rasul 

untuk mendengarkan kalam Allah atau 

hajat lain, apakah orang tersebut tetap 

akan dibunuh?" Ali menjawab, "Tidak". 

Lalu Ali  mengutip ayat Q.S. al-Taubah (9) 

: 6 (Nawawi Banten, 1997: 437). 

Menurut Imam Nawawi, -

mengambil Hikmah Q.S. al-Taubah (9) : 6- 

orang-orang Musyrik tetap Musyrik, 

karena mereka tidak benar-benar 

mengetahui hakekat Iman. Apabila 

mereka meminta keamanan kepada orang 

Muslim, maka itu adalah saat terbaik 

untuk menyampaikan hakekat iman 

kepada mereka. Atau setidaknya, 

menurut penulis, cara dakwah terbaik 

berdasar penafsiran ayat ini adalah 

dengan memberi jaminan keamanan 

kepada siapa pun, bukan memberi 

ancaman atau teror pembunuhan 

(Nawawi Banten, 1997: 437). 

 

F. Nilai-nilai yang terkandung dalam 

penafsiran Imam Nawawi Banten 

Terhadap Q.S. al-Taubah (9) : 1-6 

dan Kontekstualisasinya. 



79 | JURNAL SINDA Vol. 2 No. 2, Agustus 2022 
 

Penafsiran Imam Nawawi terhadap 

Q.S. al-Taubah (9) : 1-6 dapat 

disederhanakan ke dalam beberapa tata 

nilai berikut : 

1. Seorang Muslim harus menjadi 

pelopor perdamaian. Usaha 

perdamaian dapat diwujudkan 

dengan berbagai cara, diantaranya 

adalah membentuk perjanjian 

damai. 

2. Seorang Muslim harus menjamin 

keamanan dan keselamatan bagi 

pihak-pihak yang ikut serta 

menyepakati perjanjian damai. 

3. Apabila pihak yang menyepakati 

perjanjian damai tersebut tidak 

mengindahkan isi perjanjian, maka 

pihak yang berhianat tersebut 

mendapat durasi waktu untuk tidak 

serta merta diserang selama empat 

bulan (masa toleransi). Langkah ini 

diambil dengan harapan 'pihak yang 

tidak mengindahan isi perjanjian 

bertaubat dan kembali 

mengindahkan perjanjian damai'. 

4. Apabila empat bulan masa toleransi 

telah habis, maka umat Islam berhak 

menyerang pihak-pihak yang tidak 

mengindahkan isi perjanjian damai 

tesebut dimana pun dan kapan pun 

berada. 

5. Apabila pihak-pihak yang tidak 

mengidahkan isi perjanjian damai di 

luar masa toleransi tiba-tiba 

bertaubat atau meminta jaminan 

keamanan, maka pihak Muslim 

harus menjamin keamanan bagi 

pihak-pihak tersebut. 

Lima hal inilah yang menjadi tata 

nilai dari penafsiran Imam Nawawi 

terhadap Q.S. al-Taubah (9) : 1-6. Menurut 

hemat penulis, lima tata nilai ini sangat 

relevan untuk diaplikasikan dalam 

kehidupan bertatanegara di kancah 

nasional, regional atau pun international. 

Tapi yang harus digaris-bahawi di sini 

adalah lima poin ini menjadi resolusi 

konflik untuk kawasan, daerah atau 

negara yang sedang rawan konflik, bukan 

daerah atau negara yang tidak sedang 

berkonflik. 

Mengapa daerah yang tidak sedang 

berkonflik tidak termasuk dalam cakupan 

nilai-nilai ini? karena, daerah yang tidak 

berkonflik masuk dalam kategori daerah 

damai. Sedang nilai yang ditawarkan oleh 

Q.S. al-Taubah (9) : 1-6 adalah 

diselenggarakannya perjanjian damai. 

Bagaimana mungkin daerah yang sudah 

damai membutuhkan sebuah perjanjian 

damai? Sebaliknya, daerah yang sudah 

damai harus terus dijaga perdamaiannya, 

bukan malah dirusak. 

Konteks sosial ayat ini, seperti yang 

digambarkan oleh Imam Nawawi, adalah 

perseteruan antara umat Islam dan orang 

Musyrik. Betapa indahnya umat Islam, 

demi terciptanya masyarakat yang 

egaliter, sebagai bentuk usaha resolusi 

konflik, Q.S. al-Taubah (9) : 1-6 

mengajarkan untuk menyelenggarakan 

perjanjian damai guna menjamin 

keselamatan kedua belah pihak. 

Lalu, bagaimana kontekstualisasi 

lima tata nilai di atas untuk kasus 

keindonesiaan? Untuk kasus Indonesia 

dewasa ini, lima tata nilai tersebut 

mengharuskan kita, umat Islam, untuk 

menjadi pelopor perdamaian. Namun, 

dewasa ini, umat Islamlah yang menjadi 

pelopor pertikaian. Ironi memang. Sedang 

yang lebih ironi lagi adalah ayat-ayat 

perang, seperti Q.S. al-Taubah (9) : 5, 

menjadi ayat yang digunakan untuk 

meligitimasi tindak kekerasan atas nama 



80 | JURNAL SINDA Vol. 2 No. 2, Agustus 2022 
 

agama. Di sinilah letak concern penulis. 

lewat tulisan ini, penulis ingin membuat 

sebuah klarifikasi dari ayat-ayat yang 

sering dijadikan legitimasi kekerasan. 

Apakah benar-benar ayat-ayat tersebut 

adalah ayat yang mewajibkan kita untuk 

bertindak keras? 

Kemudian, mungkinkah ayat ini 

diimplementasikan di era global? 

Menurut penulis, lima tata nilai ini 

menjadi hal yang harus dipegangi untuk 

mewujudkan ketertiban dunia. Misal saja 

kasus Palestina dan Israel. Kedua negera 

ini adalah negera yang berseteru sejak 

lama. Oleh karenanya, untuk 

mewujudkan perdamaian bagi keduanya, 

keduanya harus bersedia menandatangani 

perjajian damai. Apabila salah satu pihak 

menciderai isi perjanjian, maka mereka 

diberi masa toleransi selama empat bulan 

untuk bertaubat dan kembali mengikuti 

isi perjanjian damai. Namun, apabila 

masih tidak berkenan, maka peperangan 

menjadi opsi terakhir demi menegakkan 

keamanan, ketertiban dan keselamatan 

bagi pihak-pihak yang berada di daerah 

konflik tersebut. Ironi memang, 

bagaimana mungkin peperangan dapat 

diberhentikan dengan peperangan? Tapi 

ini adalah opsi terakhir; sedang sedari 

awal yang tegaskan oleh ayat ini adalah 

menjaga dengan ketat agar masing-

masing pihak berjanji untuk menegakkan 

isi dari perjanjian damai. 

 

G. Kesimpulan 

Berangkat dari rumusan masalah 

penulis, sampailah penulis pada 

kesimpulan terhadap penafsiran Q.S. al-

Taubah (9) : 5 oleh Imam Nawawi Banten 

dalam Kitab tafsir Marāh Labīd sebagai 

berikut : 

1. Dari sudut pandang metodologis: 

Imam Nawawi adalah ulama Ahli 

Sunnah; ulama Ahli Sunnah memiliki 

asumsi bahwa penafsiran yang terbaik 

adalah penafsiran yang menggunakan 

riwayat, bukan rasionalitas. Oleh 

karenanya, penafsiran yang dilakukan 

oleh Imam Nawawi lebih banyak 

merujuk pada riwayat-riwayat yang 

ditransfer melalui sanad atau kitab-

kitab tafsir terdahulu. Sedang secara 

metodis, khususnya dalam 

menafsirkan Q.S. al-Taubah (9) : 5, 

Imam Nawawi lebih cenderung untuk 

melihat ayat ini dari sudut historis dan 

koherensi ayat. Oleh karenanya, dalam 

hal ini, Q.S. al-Taubah (9) : 5 tidak bisa 

difahami secara serta merta tanpa 

memahami sudut pandang historis 

ayat dan koherensinya dengan ayat 

sebelum dan sesudahnya, yaitu Q.S. al-

Taubah (9) ayat 1 sampai 6. 

2. Berdasar penelitian penulis, dapat 

disimpulkan bahwa nilai-nilai yang 

ditawarkan oleh Q.S. al-Taubah (9) : 1-6 

adalah : 

a. Seorang Muslim harus menjadi 

pelopor perdamaian. Usaha 

perdamaian dapat diwujudkan 

dengan berbagai cara, diantaranya 

adalah membentuk perjanjian 

damai. 

b. Seorang Muslim harus menjamin 

keamanan dan keselamatan bagi 

pihak-pihak yang ikut serta 

menyepakati perjanjian damai. 

c. Apabila pihak yang menyepakati 

perjanjian damai tersebut tidak 

mengindahkan isi perjanjian, maka 

pihak yang berhianat tersebut 

mendapat durasi waktu untuk tidak 

serta merta diserang selama empat 

bulan (masa toleransi). Langkah ini 

diambil dengan harapan 'pihak yang 



81 | JURNAL SINDA Vol. 2 No. 2, Agustus 2022 
 

tidak mengindahan isi perjanjian 

bertaubat dan kembali 

mengindahkan perjanjian damai'. 

d. Apabila empat bulan masa toleransi 

telah habis, maka umat Islam berhak 

menyerang pihak-pihak yang tidak 

mengindahkan isi perjanjian damai 

tesebut dimana pun dan kapan pun 

berada. 

e. Apabila pihak-pihak yang tidak 

mengidahkan isi perjanjian damai di 

luar masa toleransi tiba-tiba 

bertaubat atau meminta jaminan 

keamanan, maka pihak Muslim 

harus menjamin keamanan bagi 

pihak-pihak tersebut. 

Berdasar kesimpulan di atas, nilai 

yang ditawarkan dibalik perintah perang 

dalam Q.S. al-Taubah (9) : 1-6 adalah nilai 

perdamaian. Perang dalam Islam, 

merupakan opsi terakhir untuk 

menegakkan perdamaian ketika memang 

berbagai cara perdamaian telah ditempuh 

dan menemui jalan buntu. Dari sini, yang 

harus kita fahami sedari awal adalah 

Islam mengajak kita untuk menjadi 

pelopor perdamaian dalam keadaan 

apapun dan kapan pun, bukan pelopor 

pertikaian. 

 

Daftar Pustaka 

Amin, Habibi Al (2014) Penciptaan Adam: 

Mendialogkan Tafsīr MarāhLabīd 

dengan Teori Keadilan Gender. An-

Nuha, Vol. 1, No. 1. 

Arsyad, Mustamin (2006) Signifikansi 

Tafsir Marāḥ Labīd Terhadap 

Perkembangan Studi Tafsir di 

Nusantara. Jurnal Studi Al-Qur’an, 

Vol. 1 No.3. 

Bahary, Ansor (2015) Tafsir Nusantara: 

Studi Kritis terhadap Marāḥ 

LabīdNawawi al Bantani. Ulul Albab 

Volume 16, No.2 

Burhanuddin, Mamat Slamet (2010) K.H. 

Nawawi Banten (w.1314/1897) Akar 

Tradisi Keintelektualan NU. MIQOT 

Vol. XXXIV No. 1. 

Fitrina, Erie, dkk (2016) Perjuangan Syeikh 

Nawawi Al-Bantani Dalam Melawan 

Kolonialisme Di Banten (1831-1897), 

FACTUM Volume 5, No 1. 

Hawa, Said (1985) Al-Asas fi al-Tafsir. 

Kairo: Dār al-Salam. 

Kartubi (2013) Pemikiran Tasawuf Syekh 

Nawawi Banten dalam Tafsir Marāh 

Labīd. Kontekstualita. Vol 22. No 2 

(2007). 

Khattab, Abdul Karim al- (tt) Tafsir al-

Qur’an, Beirut: Dār al-Fikr. 

Maraghi, Ahmad Mushtofa al- (1974) 

Tafsir al-Maragī. Mesir: Syarah 

maktabah wa Mathba’ah Mushthafa 

al-Halabi wa awladih. 

Mubarok, M. Amin, dkk (2016) Penafsiran 

Imam Nawawi al-Bantani Tentang Jin 

dalam Tafsir Marāḥ Labīd: Kajian 

Tematik Dalam Tafsir Marāḥ Labīd. 

Diya al-Afkar Vol. 4 No. 02 

Mulyoto, Galih Puji, dkk (2017) 

Radikalisme Agama Di Indonesia: 

(Ditinjau dari Sudut Pandang Sosiologi 

Kewarganegaraan). Citizenship Jurnal 

Pendidikan Pancasila dan 

Kewarganegaraan Vol 5 No 1. 

Nawawi, Syekh Muhammad (1990) Marāḥ 

Labīd. Semarang: Toha Putra. 



82 | JURNAL SINDA Vol. 2 No. 2, Agustus 2022 
 

Ridha, Al-Imam Muhammad Rasyid 

(1999) Tafsir al-Qur’an al-Hakim Tafsir 

alMannar, Bairūt: Dār al-Ilmiyyah. 

Sabuding, Abdulhadee (2014) Explanation 

of Akidah in the Works of Patani Ulama 

and its Relation to Method of Aqidah 

Hurairan By Imam Al-Nawawi. 

International Journal of Nusantara 

Islam, Vol.02 No.02 

Salminawati (2016) Etika Pendidik Dalam 

Perspektif Imam Al-Nawawî. MIQOT: 

Jurnal Ilmu-ilmu Keislaman. Vol 40. 

No 2. 

Shihab, Muhammad Qurais (2000) Tafsir 

al-Misbah, Jakarta: Lentera Hati. 

Shihab, Muhammad Quraisy (2005) 

Perempuan. Jakarta: Lentera Hati. 

Sijistani, Abu Dawud Sulaiman bin al-

Asy’ats al- (1994) Sunan Abu 

Dawud, Bairūt: Dar al-Fikr. 

Thabari, Abu Ja’far Muhammad Ibn Jarir 

al- (1999) Jami’ al bayan fi Ta’wil al-

Qur’an, Bairūt: Dar al-Kutub al-

Ilmiyyah. 

Tihami (1998) Taklif dan Mukallaf menurut 

al-Syaikh Muhammad Nawawi al-

Bantani. Al-Qalam, Vol. XIV, No. 74. 

Zamakhsyari, Abu al-Qasim Jaru Allah 

Mahmud bin Umar bin Muhammad 

al- (1995) al-Kasysysaf, Beirut: Daar 

al-Kutub al-Ilmiyyah. 

Zuhaili, Wahbah al- (1998) al-Tafsir al-

Munir, Bairut: Dar al-Fikr al-

Muashir. 


